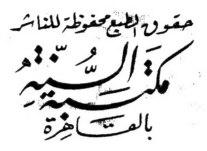
المخالف المخالف المنافية عبد المعنى المنافية المنافية عبد المعنى المنافية ال

شرْح وتعلیٰ العدمة الشیخ محمد بن مسال العیمین رحمه الله

يَمُنْ بَهُ إِنْ الْمِشْعِي مَحَمَّدَنْ عَالِالْطَالِيّ صبحيْ بهُ محمَّدَمَضَان

مكبنةالسنة

## الطبعة الأولى لمكتيبة السنة - بالقاهرة " ۱٤۲۳ هـ - ۲۰۰۲ م



| 77/17.11               | رقم الإيداع    |
|------------------------|----------------|
| J.S.B.N. 977-285-112-1 | الترقيم الدولي |





القاهرة : ۸۱ شارع البستان - ميدان عابدين «ناصية شارع الجمهورية» « TLTHRB UN ۲۱۷۱۹ - تلكس : ۳۹۱۳۵۳ - تلكس : ۱۱۵۱۱ ص . ب : ۲۸۹ - الرمز البريدي : ۱۱۵۱۱

# بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة التحقيق

الحمد لله الذي امتن على عباده بنبيه المرسل عَلِيْكُم، وكتابه المنزل الذي لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [نصلت: ٤٦]، حتى اتسع على أهل الأفكار طريق الاعتبار ؛ بما فيه من القصص والأخبار، واتضح به سلوك المنهج القويم ؛ والصراط المستقيم، بما فصل به من الأحكام، وفرق بين الحلال والحرام، فهو الضياء والنور ؛ وبه النجاة من الغرور، وفيه شفاء لما في الصدور. ومن خالفه من الجبابرة قصمه الله ؛ ومن ابتغى العلم في غيره أضله الله، هو حبل الله المتين ؛ ونوره المبين، والعروة الوثقى ؛ والمعتصم الأوفى . وهو المحيط بالقليل والكثير ؛ والصغير والكبير، لا تنقضي عجائبه، ولا تتناهى غرائبه، لا يحيط بفوائده عند أهل العلم تحديد، ولا يخلقه عند أهل التلاوة تتناهى غرائبه، لا يحيط بفوائده عند أهل العلم تحديد، ولا يخلقه عند أهل التلاوة كثرة الترديد، هو الذي أرشد الأولين والآخرين، ولما سمعه الجن لم يلبثوا أن ﴿ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٢٦]، ﴿ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا \* يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴾ [الحن، ١٠ ٢]، فكل من آمن به فقد وفق، الرُّشْدِ فَآمَنًا بِه وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴾ [الحن، ١٠ ٢]، فكل من آمن به فقد وفق، ومن قال به فقد صدق، ومن تمسك به فقد هدي، ومن عمل به فقد فاز (١٠).

وبعد: فلا بد في تناول أي علم من العلوم من معرفة أسسه العامة، ومميزاته الخاصة، حتى يكون الطالب على بصيرة، وبقدر ما يتمكن الإنسان من آلة العلم بقدر ما يحرز من نصر فيه، حيث يلج فصوله من أبوابها، وقد أعطي مفاتيحها، وإذا كان القرآن الكريم قد نزل بلسان عربي مبين: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُوْآنَا مُعْرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] ، فإن القواعد التي يحتاج إليها المفسر تستمد

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٢٧٢/١) للغزالي .

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن : مناع القطان (ص ١٩٦).

من المجموع الملتءم من علم العربية وعلم الآثار وأصول الفقه وغيرها (أ).

ولما كان الأمر هكذا متشعبًا كان من الأجمل والأيسر جمع جملة نافعة من ذلك تعين المسلم على فهم كتاب ربه جل وعلا.

ولقد اجتبى الله بعض عباده ليقوم بذلك العمل، وكانت من أولفك علامة عصره الشيخ ناصر السعدي، فقد أفاض الله تعالى على الشيخ في شهر القرآن بتلك القواعد التي امتازت بالعمق في الفهم والسلاسة في الأسلوب، ثم جاء تلميذه النابغة الشيخ ابن عثيمين، رحمه الله، فعلق على تلك القواعد، قإذا بالكتاب ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ .

فدونك أيها القارئ من يمهد لك الطريق المستقيم ؛ لفهم كتاب ربك العزيز العليم .

هذا ؛ وقد قمنا بمقابلة الأشرطة على الكتاب المطبوع ، وأصلحنا أخطاءه وحذفنا ما أدخله الشيخ حامد الفقي رحمه الله في صلب الكتاب بقلمه ، ونسخنا الشرح ، ثم قابلناه مرة أخرى ، وقمنا بتخريج مبسط للأحاديث والآثار .

نسأل اللَّه تعالى السداد وحسن الخاتمة.

الحققون

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير (١٨/١).

<sup>(</sup>٢) وأحيانًا حذف بعض القواعد كاملة وأثبت مكانها أخرى كما فعل في القاعدة (٢٠، ٢٠)، وأسقط (٢٨) من الأصل. وذكر الشيخ ابن عثيمين أن هذا التدخل حدث في حياة الشيخ السعدي، وأن كبار الطلبة طلبوا منه رفع قضية بهذا الصدد، لكن الشيخ آثر السكوت. فرحمه الله رحمة واسعة.

# ترجمة موجزة لفضيلة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي

اسمه ونسبه: هو أبو عبد الله عبد الرحمن بن ناصر بن حمد آل سعدي التميمي.

مولده ونشأته العلمية: ولد في مدينة عنيزة سنة ١٣٠٧هـ، وتوفيت أمه وهو في الرابعة، وتوفي أبوه وهو في السابعة، فاعتنى به أخوه الأكبر محمد عناية فائقة، فألحقه بمدرسة الشيخ ابن دامغ، فختم فيها القرآن.

وواصل الشيخ طلبه للعلم مبكرًا ولازم العلماء، وقرأ عليهم فنون العلم المختلفة.

مشايخه: الشيخ إبراهيم بن حمد الجاسر قاضي عنيزة ، والشيخ محمد بن عبد الكريم الشبل ، والشيخ محمد أمين الشنقيطي ، والشيخ صالح العثمان القاضي ، والشيخ إبراهيم بن صالح بن عيسى ، والشيخ علي بن ناصر أبو وادي ، وغيرهم .

تلاميذه: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ عبد الله بن عبد الرحمن آل بسام، والشيخ عبد العزيز بن محمد السلمان، والشيخ علي الحمد الصالحي، وغيرهم.

صفاته وشخصيته العلمية: كان ذا أخلاق فاضلة وبسمة دائمة، كثير البكاء والصلاة والصيام، وكان يمتاز بحسن التدريس، وشد انتباه الطلبة بالسؤال وعقد المناظرات وحفظ المتون.

وفاته: توفي رحمة الله عليه قبل فجر يوم الخميس ٢٢ جمادى الآخرة سنة ١٣٧٦ه.

# ترجمة موجزة لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين

اسمه ونسبه: هو أبو عبد الله محمد بن صالح بن عثيمين الوهيبي التميمي . مولده ونشأته العلمية: حفظ القرآن الكريم على يد جده لأمه ، ثم اتجه إلى طلب العلم ، فتعلم بعض مبادئه ، ثم أخذ في القراءة على العلماء مختلف العلوم الشرعية .

مشايخه: الشيخ عبد الرحمن السعدي، وهو الذي لازمه وتخرج يه، الشيخ عبد الرحمن بن علي بن عودان، الشيخ محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، الشيخ عبد العزيز بن باز، الشيخ علي بن حمد الصالحي، وغيرهم.

تلاميذه: للشيخ متات التلاميذ في المملكة العربية السعودية ؛ منهم القاضي والدكتور والإمام وطالب العلم والداعية ، وآلاف التلاميذ خارج المملكة تتلمذوا على أشرطته وكتبه .

صفاته وشخصيته العلمية: كان يتحلى بأخلاق العلماء الفضلاء التي أبرزها الورع والزهد ورحابة الصدر، وقول الحق، والعمل لمصلحة المسلمين والنصح لخاصتهم وعامتهم. وكان يتبع أسلوبًا مميزًا في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، ويقدم مثلًا حيًّا لمنهج السلف الصالح فكرًا وسلوكًا.

وفاته: توفى رحمة الله عليه يوم الأربعاء ١٥ شوال سنة ١٤٢١هـ.

# المقدمة

الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونتوب إليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهدِه الله فَلَا مُضل له ، ومَنْ يُضلل فلا هادي له . وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا .

#### أما بعد

فهذه أصول وقواعد في تفسير القرآن الكريم ، جليلة المقدار ، عظيمة النفع ، تُعِينُ قَارِثَها ومُتَأَمَّلَها على فهم كلام الله ، والاهتداء به ، ومَخْبَرُها أجل من وصفها ، فإنها تفتح للعبد مِن طرق التفسير ، ومِنهاج الفهم عن الله : ما يُغني عن كثير من التفاسير الخالية من هذه البحوثِ النافعة ، أرجو الله وأسأله أنْ يُتمَّ ما قصدنا إيرادَه ،...

كأن المؤلف رحمة الله عليه أخذ هذه القواعد في رمضان وهو يقرأ القرآن ؛ لأنه ظاهر أنه ابتدأ من أول رمضان إلى ثلاث شوال واضح أنها في أيام قراءة القرآن وأيام الصوم . ثم إن ثناءه عليها ليس بغريب ؛ لأن ثناء أهل العلم على مؤلفاتهم لا يقصدون بذلك الفخر أو التفاخر على الخلق ، وإنما يقصدون شدَّ الناس إلى قراءتها والالتفاف حولَها .

وقد ذكرنا قبل أن ابن مسعود رضي الله عنه يقول: « لو أعلم أن أحدًا تناله الإبل أعلم بكتاب الله مني لرحلتُ إليه » (١) هذا ما هو مدح نفسه ، لكن القصد حث الناس على أخذ العلم منه وعلى تمسكهم بطلب العلم .

وابن مالك أثنى على ألفيته يقول فيها:

<sup>(</sup>١) متفق عليه : البخاري (٥٠٠٢) ، ومسلم (١١٥/٢٤٦٣) .

Jan Barra

تُقَرِّبُ الْأَقَصٰى بِلَفْظِ مُوجَزِ وَتَبْسُطُ البَذْلَ بِوَعْدِ مُنْجَزِ وَتَبْسُطُ البَذْلَ بِوَعْدِ مُنْجَز وتَقْتَضِي رِضًا بغيرِ سُخْطِ فَائقَةً أَلفيةَ ابنِ مُعْطِي (١)

المهم أن شيخنا رحمه الله حينما أثنى على هذا الكتاب لا يريد التفاخر به على الناس، وأنا أعرفه تمام المعرفة أنه من أشد الناس تواضعًا، ولكنه رحمه الله أراد أن يشد الناس إلى هذا الكتاب لينتفعوا به.

ويفتح لنا من خزائن جوده وكرمه ما يكون سببًا للوصول إلى العلم النافع، والهُدَى الكامل.

واعلم أن علم التفسير أجل العلوم على الإطلاق، وأفضلها وأوجبها، وأحبها إلى الله ؛ لأن الله أمر بتدبر كتابه، والتفكر في معانيه، والاهتداء بآياته، وأثنى على القائمين بذلك، وجعلهم في أعلى المراتب، ووعدهم أسنى المواهب، فلو أنفق العبد جواهر عمره في هذا الفن، لم يكن ذلك كثيرًا في جنب ما هو أفضل المطالب، وأعظم المقاصد، وأصل الأصول كلها، وقاعدة أساس السعادة في الدارين، وصلاح أمور الدين والدنيا والآخرة، وبه يتحقق للعبد حياة زاهرة بالهدى والخير والرحمة، ويهيء الله له أطيب الحياة والباقيات الصالحات.

فلنشرع الآن بذكر القواعد والضوابط على وجه الإيجاز الذي يحصل يه المقصود ؛ لأنه إذا انفتخ للعبد الباب وتمهدت بفهم القاعدة الأمبباب، وتسريب منها بعدة أمثلة توضحها وتبين طريقها ومنهجها، لم يحتج إلى زيادة البسط وكثرة التفاصيل، ونسأله تعالى أن يمدنا بعونه ولطفه وتوفيقه، وأن يجعلنا هادين مهتدين بمنه وكرمه وإحسانه.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) الألفية : المقدمة (رقم ٤ ، ٥ ).

## القاعدة الأولى

### في كيفية تلقي التفسير

كل من سلك طريقًا وعَمِلَ عملًا، وأتاهُ من أبوابه، وطرقه الموصلة إليه، فلا بدَّ أَن يُفلحَ وينجح ويصلَ به إلى غايته، كما قال تعالى: ﴿ وَأَتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا ﴾ [البقرة: ١٨٩]، وكلما عَظُمَ المطلوب تأكّد هذا الأمر، وتعين البحث التام عن أمثل وأقوم الطرق الموصلة إليه، ولا ريبَ أن ما نحن فيه هو أهم الأمور وأجلها، بل هو أساسها وأصلها.

تعلم أن هذا القرآن العظيم أنزله الله لهداية الحلق، وإرشادهم، وأنه في كل وقت وزمان ومكان يُرشدُ إلى أهدى الأمور وأقومها: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]، فعلى الناس أن يتلقوا معنى كلام الله كما تلقاه الصحابة رضي الله عنهم، فإنهم كانوا إذا قرأوا عشر آيات، أو أقلَّ أو أكثر، لم يتجاوزوها حتى يعرفوا ويحققوا ما دلت عليه من الإيمان والعلم والعمل (١) فينزلونها على الأحوال الواقعة يؤمنون بما احتوت عليه من العقائد والأخبار، وينقادون لأوامرها ونواهيها، ويطبقونها على جميع ما يشهدون من الحوادث والوقائع الموجودة بهم وبغيرهم، ويحاسبون أنفسهم: هل هم قائمون بها، أو والوقائع الموجودة بهم وبغيرهم، ويحاسبون أنفسهم: هل هم قائمون بها، أو وتدارك ما نقص منها؟ وكيف التخلص من الأمور الضارة؟ فيهتدون بعلومه، ويتخلقون بأخلاقه وآدابه، ويعلمون أنه خطاب من عالِم الغيب والشهادة، مُوجَّه ويتخلقون بأخلاقه وآدابه، ويعلمون أنه خطاب من عالِم الغيب والشهادة، مُوجَّه إليهم، مطالبون بمعرفة معانيه، والعمل بما يقتضيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/٠١) ، والفريابي في فضائل القرآن رقم (١٦٩) ، وابن أبي شيبة (٢٠/١٠) ، والطبري في تفسيره في المقدمة (١/٨٠/١) ، والحاكم (١/٥٧) وصححه ، والبيهقي في شعب الإيمان (١٨٠١) ، وقال الشيخ أحمد شاكر : هذا إسناد صحيح متصل .

فمن سلك هذا الطريق الذي سلكوه وبحد واجتهد في تدبر كلام الله، انفتح له الباب الأعظم في علم التفسير، وقويت معرفته واستنارت بصيرته ؛ واستغنى بهذا الطريق عن كثرة التكلفات الوعن البحوث الخارجية. وخصوصًا إذا كان قد أخذ من علوم العربية جانبًا قويًّا، وكان له إلمام واهتمام بسيرة النبي عَيِّلَةً وأحواله مع أوليائه وأعدائه، فإن ذلك أكبر عون على هذا المطلب.

ومتى علم العبد أن القرآن فيه تبيان كل شيء، وأنه كفيل بجميع المصالح، مُبين لها، حاتٌ عليها، زاجر عن المضار كلها، وجعل هذه القاعدة نصب عينيه، ونَزَّلها على كل واقع وحادث، سابق أو لاحق، ظَهَرَ له عِظَمُ موقعها، وكثرة فوائدها وثمرتها ويلتحق بهذه القاعدة: القاعدة الثانية.

معنى هذ القاعدة أن الله أنزل القرآن هدّى للناس وبينات من الهدى والفرقان ، وأنه يهدي للتي هي أقوم ، ومتى آمنا بذلك فإنه يجب علينا أن نسلك الطريق التي توصلنا إلى هذا القرآن والاهتداء به ، ولنعلم أننا إذا سلكنا هذه الطريق فإن الله تعالى يبارك لنا فيما قصدنا وفيما أردنا ، قال الله تعالى : ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيكَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَّرُ أُولُو قصدنا وفيما أردنا ، قال الله تعالى : ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيكَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَّرُ أُولُو الْأَبَابِ ﴾ [الزمر: ٢٩] ، وكلما تدبر الإنسان هذا القرآن العظيم وتذكر بما فيه فإنه تحصل له بركته عليه في عمره وفي عمله وفي يقينه وفي جميع أحواله ، وإذا أردت أن تأخذ شاهدًا على هذا فانظر إلى أعمار من سبقنا من سلف هذه الأمة كيف يحصلون على الخير الكثير العظيم الذي نتعجب كيف يعملون هذا الشيء فضلاً عن الإعداد له وما أن تشدّ يديك به وأن تعَضّ عليه بالنواجذ ، وأن تعلم أنك متى عملت به فيما وَجُهه الله عز وجل : ﴿ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَرَ ﴾ ، فإنك ستال السعادة في الدنيا والآخرة ، وهؤلاء عز وجل : ﴿ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيتَذَكَرَ ﴾ ، فإنك ستال السعادة في الدنيا والآخرة ، وهؤلاء منهم المنا الكرام رضي الله عنهم الصحابة لا يتجاوزون عشر آيات حتى يتعلموها وما فيها من العلم والعمل ، ولهذا كان الواحد منهم إذا قرأ البقرة وآل عمران جَدًّ فيهم (') أي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٢٢ ، ١٢ ، ١٢ )، وبمعاه ابن حبان (٧٤٤) ، وأصل الحديث عقد البيخاري (٢٦ ١٧) ومسلم (٢٧٨١) عن أنس ، لكن ليس فيه هذا اللفظ :

صار عظيمًا محترمًا ؛ لأنهم لا يقرءون كما نقرأ نحن مجرد ألفاظ نمرها على اللسان ولا تصل القلب أحيانًا ، ولكنهم يقرءون بتدبر وتذكر واتعاظ ، وهذا هو الذي نزع البركة من علمنا أننا لا نعمل به ولا نفقهه . فهذا هو خلاصة هذه القاعدة ؛ أن القرآن يهدي للتي هي أقوم ، وأنه : ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة : ١٨٥] ، وإذا كان كذلك فعلينا أن نصل إلى هذا الجوهر الثمين وهو الهدى والبيان والتذكر ؛ حتى تحصل لنا البركة في أعمالنا وأعمارنا .

※ ※ ※

### القاعدة الثانية

# العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب(``

وهذه القاعدة نافعة جدًّا، بمراعاتها يحصل للعبد خير كثير وعلمٌ غزير، وبإهمالها وعدم ملاحظتها يفوته علم كثير، ويقع في الغلط والارتباك الخطير.

وهذا الأصل اتفق عليه المحققون من أهل الأصول وغيرهم، فمتى راعيت هذه القاعدة حق الرعاية، وعرفت أن ما قاله المفسرون من أسباب النزول: إنما هو على سبيل المثال لتوضيح الألفاظ، وليست معاني الألفاظ والآيات مقصورة عليها. فقولهم: نزلت في كذا وكذا، معناه: أن هذا مما يدخل فيها، ومِنْ جملة ما يراد بها، فإن القرآن – كما تقدم – إنما نزل لهداية أول الأمة وآخرها، حيث تكون وأنَّى تكون.

والله تعالى قد أمرنا بالتفكر والتدبر لكتابه، فإذا تدبرنا الألفاظ العامة، وفهمنا أن معناها يتناول أشياءَ كثيرة، فلأيّ شيء نُخرج بعض هذه المعاني، مع دخول ما هو مثلُها ونظيرها فيها؟.

<sup>(</sup>١) انظر : « المحصول » (١٢٥/٣) ، « تشنيف المسامع » (٢٩٩/٢) ، « البحر المحيط ، (٢٠٢/٣) .

فإذا ادعى شخص حروج فرد من أفراد العموم من لفظه ، قلنا له أين الدليل؟ وإلا فالأصل أن العام شامل لجميع أفراده ، قال العلماء : وصورة السبب قطعية الدخول (١) ، وها عداها فدخولها ظني ، العام يشمل صورًا متعددة ، فصورة السبب التي نزلت الآية من أجلها قطعية الدخول ، يعني – مثلًا – قضية المرأة التي اشتكت إلى الرسول عليه الصلاة والسلام زوجها هذه قطعية الدخول في قوله : ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمّ يَعُودُونَ لِلّا وَالسلام وَ وَجَها هذه قطعية الدخول أم ظنيته ؟ ظنيتة الدخول قالُوا ﴾ [الجادلة : ٣] ، وظهار زيد وعمرو بعد ذلك قطعية الدخول أم ظنيته ؟ ظنيتة الدخول لاحتمال أن لا يراد بالعموم جميع أفراده ، لكنها الحكم يشملها إما بالعموم المفظي وهو الصحيح ، وإما بالعموم المعنوي وهو القياس لعدم الفارق .

ولهذا قال ابن مسعود رضي الله عنه: إذا سمعت الله يقول: «يا أيها الذين آمنوا، فأرعها سمعك، فإنه إما خير تُؤمر به، وإما شر تُنهى عنه» (٢).

فمتى مر بك خبر عن صفات الله وأسمائه ، وعما يستجه من الكمال ، وما يتنزه عنه من النقص ، فأثبت له جميع ذلك المعنى الكامل الذي أثبته سبحانه لنفسه ، ونَزِّهُ عن كل ما نزه نفسه عنه .

وكذلك إذا مَرَّ بك خبرٌ عن رسله وكتبه، واليوم الآخر، وعن جميع الأمور السابقة واللاحقة، فاجزم جزمًا لا شكَّ فيه أنه حق على حقيقته، بل هو أعلى أنواع الحق والصدق، ومَنْ أصدق من اللَّه قيلًا وحديثًا؟!

وإذا أمر بشيء نظرت إلى معناه وما يدخل فيه وما لا يدخل وعلمت أن ذلك الأمر موجه إلى جميع الأمة ، وكذلك في النهي .

ولهذا كانت معرفة حدود ما أنزلَ اللَّهُ على رسوله أصلَ كل الخير

<sup>(</sup>۱) انظر: « اللمع» (ص ۲۱) ، « المستصفى» (۲/۰۲) ، « تشنيف المسامع» (۳/۲) ، « البحر المحيط» (۱) النظر: « اللمع» (ص ۲۱) ، « المستصفى» (۲/۱۳/۳) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في « الزهد » (١٥٨) ، وابن المبارك في « الزهد » ( ص ١٢ – ١٣ ، رقم ٣٦) ، وسعيد بن منصور في « سننه » ( رقم ٥٠ ، ٨٤٨ – ط الصميعي ) ، وأبو نعيم في « الحلية » (١٣٠/١) .

والفلاح، والجهلُ بذلك أصلَ كلّ الشر والخسران.

فمراعاة هذه القاعدة أكبر عون على معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله والقيام بها ، والقرآن قد جمع أَجَلَّ المعاني وأنفعها وأصدقها ، بأوضح الألفاظ ، وأحسنها ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلِ إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ وَأَحْسَنَ اللهُ ويبينه ، وينهج طريقته .

\* \* \*

### القاعدة الثالثة

# الألف واللام الداخلة على الأوصاف وأسماء الأجناس تفيد الاستغراق، بحسب ما دخلت عليه

وقد نص على ذلك أهل الأصول، وأهل العربية، واتفق على اعتبار ذلك أهل العلم والإيمان، فمثلُ قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ - إلى قوله تعالى - أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحراب: ٥٣] يدخل في هذه الأوصاف كل ما تناوله من معاني الإسلام والإيمان والقنوتِ والصدق إلى آخرها. وأن بكمالِ هذه الأوصاف يَكْمُل لصاحبها ما رتب عليها من المغفرة والأجر العظيم، وبنقصانها ينقص، وبعدمها يُفقد، وهكذا كل وصف نَهى وصف رُتِّبَ عليه خير وأجر وثواب، وكذلك ما يقابل ذلك كلَّ وصف نَهى اللَّه عنه ورَتِّبَ عليه وعلى الاتّصَاف به عقوبة وشرًا ونقصًا، يكون له من ذلك بحسب ما قام به من الوصف المذكور.

وهذه مرت علينا وهي: أن الحكم إذا عُلِّق على وصف ازداد بزيادة ذلك الوصف

<sup>(</sup>١) انظر : ٥ البحر المحيط ، (٩٧/٣- ١٠٧) ، ٥ مغنى اللبيب ، (٩٣/١) .

ونقص بنقصه ؛ لأن الحكم المعلق على وصف يدل على عِليَّة ذلك الوصف ، والحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا وقوة وضعفًا ، كلام الشيخ رحمه الله يؤيد ما تقدم لنا من هذه القاعدة العظيمة ، فإذا قلت : إن المؤمن له أجر عظيم ، فكلما قوي الإيجان قوي الأجر ، وكلما ضَعُف ؛ ضَعُف الأجر ، والعلة في ذلك أن الحكم المعلق على وصف يدل على عِلية ذلك الوصف ، والحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا وقوة وضعفًا (()

وكذلك مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا \* إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا \* وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ [العارج: ١٩- ٢١] عام لجنس الإنسان.

هذا الجنس ؛ لأن الشيخ وحمه الله ذكر الوصف واسم الجنس ، وهذا اسم الجنس .

فكلُ إنسان هذا وصفه إلا مَن استثنى اللَّهُ بقوله: ﴿ إِلَّا الْمُصَلِّينَ ﴾ إلى الْحُصَلِّينَ ﴾ إلى آخرها . كما أن قوله : ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ [العمر: ١ - ٢] دالُّ على أن كل إنسان عاقبتُه ومآله إلى الحسار : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَبِّ وَمَاله إلى الحسار : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَبِّ وَمَالُهُ إِللَّهُ اللهِ عَلَيْر .

وأعظم ما تُعتبرُ به هذه القاعدة: في الأسماء الحسنى، فإن في القرآن منها شيئًا كثيرًا، وهي أَجَلُّ عَلوم القرآن، بل هي المقصد الأول للقرآن.

فمثلًا يُخبر الله عن نفسه: أنه الرب الحي القيوم، وأنه الملك والعليم والحكيم، والعزيز والرحيم، والقدوس والسلام، والحميد المجيد. فالله هو الذي له جميع معاني الربوبية التي يستحق أن يُؤُلّهَ لأجلها وهي صفات الكمال كلها، والمحامد كلها له، والفضل كله، والإحسان كله، وأنه لا يُشارِكُ اللّه أحدٌ في معنى من معاني الربوبية: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البّصِيرُ ﴾ [الشورى: معنى من معاني الربوبية: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البّصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، لا بشر ولا مَلك، بل هم جميعًا عبيدٌ مربوبون لربهم بكل أنواع الربوبية، مقهورون خاضعون لجلاله وعظمته، فلا ينبغي أن يكونَ أحدٌ منهم ندًا، ولا

<sup>(</sup>١) انظر: « البحر المحيط » (١٤٦/٣) ، « تشنيف المسامع » (١٩٧/٢) . وانظر القواعد الفقهية للمؤلف والشارح « القاعدة ٥٨ » بتحقيقنا .

شريكًا للّه في عبادته وإلهيته ، فبربوبيته سبحانه يُربِّي الجميع من ملائكة وأنبياء وغيرِهم خلقًا ورزقًا وتدبيرًا وإحياء وإماتة ، وهم يشكرونه على ذلك بإخلاص العبادة كلها له وحده ، فَيُؤلِّهُونَهُ ولا يتخذون من دونه وليًّا ولا شفيعًا ، فالإلهية حق له سبحانه على عباده بصفة ربوبيته ، وأنه الملك الذي له جميعُ معاني الملك ، وهو المملكُ الكامل والتصرف النافذ ، وأن الخلق كلهم مماليك لله ، عبيد تحت أحكام مُلكه القدرية والشرعية ، والجزائية .

أفادنا المؤلف رحمه الله أن الأحكام قدرية وشرعية وجزائية ، ونحن دائمًا نقول : إن الأحكام شرعية وكونية أو قدرية ؛ لأن الجزائية داخلة في القدرية ؛ لأنها ثما يقدّره الله مما قدره على هذا العمل ، لكن هذه من باب البسط إذا قلنا : إنها كونية وشرعية وجزائية .

وأنه العليم بكل شيء، الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، الذي أحاط علمه بالبواطن والظاهر والخفيات والجليات والواجبات والمستحيلات، والجائزات.

مثال أن الله يعلم المستحيلات ؛ آية : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنياء: ٢٢] ، هذا يتعلق بالشيء المستحيل ؛ لأنه مستحيل أن يكون آلهة مع الله ، أخبر اللَّه أن لو كان هناك آلهة لفسدتا ، فأخبر عن شيء لا يمكن وجوده ، فهذا مستحيل لا يمكن يقع .

والأمور السابقة واللاحقة والعلم العلوي والسفلي والكليات والجزئيات، وما يعلم الحلق وما لا يعلمون: ﴿ وَلَا يُجِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٥٠٠]، وأنه الحكيم الذي له الحكمة التامة الشاملة لجميع ما قضاهُ وقدَّره وخلقه، وجميع ما شرعه لا يخرج عن حكمته، لا مخلوقٌ ولا مشروع، وأنه العزيزُ الذي له جميع معاني العزة على وجه الكمال التام من كل وجه، عزة القوة وعزة الامتناع، وعزة القهر والغَلَبة، وأن جميع الحلق في غاية الذل ونهاية الفقر، ومُنتهى الحاجة والضرورة إلى ربهم، وأنه الرحمنُ الرحيم الذي له جميع الفقر، ومُنتهى الحاجة والضرورة إلى ربهم، وأنه الرحمنُ الرحيم الذي له جميعُ

معاني الرحمة الذي وسعت رحمته كل شيء، ولم يَخْلُ مخلوقٌ من إحسانه وبره طَرْفة عين ، تبلغ رحمتُه حيثُ يبلغ علمه : ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [عانر: ٧]، وأنه القدوس السلام، المعظّم المنزه عن كل عيب وآفة ونقص، وعن مماثلةِ أحد، وعن أن يكون له ندٍّ من خلقه.

وهكذا بقية الأسماء الحسنى ، اعتبرها بهذه القاعدة الجليلة ينفتح لك باب عظيم من أبواب معرفة الله ، بل أصل معرفة الله تعالى معرفة ما تحتوي عليه أسماؤه الحسنى ، وتقتضيه من المعاني العظيمة ، بِحسب ما يقدر عليه العبد ، والا فلن يبلغ علم أحد من الحلق بذلك ولن يحصي أحد ثناء عليه ، بل هو كما أثنى على نفسه (١) وفوق ما يثنى عليه عباده .

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عُلَى الْبِرُّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمَ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢]، يشمل جميع أنواع البر والخير، وتشمل التقوى جميع أما ينبغي ويلزم اتقاؤه من أنواع المَخُوفَات ( المعاصي والمحرمات والإثنم : السم جامع لكل ما يُؤثِّم، ويوقع في المعصية ، كما أن العدوان اسم جامع يدخل فيه جميع أنواع التعدي على الناس في الدماء والأموالي والأعراض ، والتعدي على مجموع الأمة وعلى الحكومات والتعدي لحدود الله .

و « المعروف » في القرآن : اسمّ جامع لكل ما عُرِفَ حُشْنُه وجماله شرعًا وعقلًا ، وعكسه : المنكر والسُّوء والفاحشة .

وقد نبه النبي عَيِّكُم أمنه إلى هذه القاعدة ، وأرشدهم إلى اعتبارها ، إذَّ عَلَّمَهُم أَن يقولوا في التشهد في الصلاة : «السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين » . فقال : «فإنكم إذا قلتم ذلك سَلَّمتم على كل عبد صالح من أهل

<sup>(</sup>١) وفي الحديث: « لا أحصي ثناءً عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك ، أخرجه مسلم (٢٢٢/٤٨٦) عن عائشة

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ ابن عثيمين : مثل ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٣١] .

السماء والأرض » (1) . وأمثلتها في القرآن كثيرة جدًّا من هذا .

الخلى بأل يعم سواء دخل على وصف أو دخل على اسم جنس، ثم المؤلف رحمه الله استطرد في أسماء الله تعالى وأن « ال » فيها للاستغراق ، فمثلًا السميع لاستغراق كل ما يمكن من السمع ، ولهذا ما من مسموع إلا ويسمعه الله عز وجل ، البصير لاستغراق كل ما يمكن من بصر ، البَرّ لاستغراق كل ما يمكن من الخير والإحسان وهكذا ...

\* \* \*

### القاعدة الرابعة

# إذا وقعت النكرة في سياق النفي، أو النهي، أو الشرط، أو الاستفهام، دلت على العموم (٢)

كقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا ﴾ [الساء: ٣٦]، فإنه نَهْيً عن الشرك به في النيات، والأقوال والأفعال، وعن الشرك الأكبر، والأصغر والخفي، والجلي. فلا يجعل العبدُ للَّه ندًّا ومشاركًا في شيء من ذلك.

ونظيرِها قوله: ﴿ فَلَا تَجْعُلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

فقوله في وصف يوم القيامة: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيِّعًا ﴾ [الانفطار: ١٩] يَعُمُّ كُلُّ نفس، وأنها لا تملكُ في هذا اليوم شيئًا من الأشياء، لأي نفس أخرى، مهما كانت الصلة، لا إيصالَ شيءٍ من المنافع، ولا دفع شيءٍ من المضار. وكقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِنْ يُردُكُ بِخَيْرٍ فَلَا رَادً لِفَضْلِهِ ﴾ [يونس: ١٠٧]، فكل ضر قَدَّره اللَّه على العبد ليس

<sup>(</sup>١) متفق عليه : البخاري (٨٣١) ، ومسلم (٢٠٤/٥٥) عن عبد الله بن مسعود .

<sup>(</sup>٢) انظر القواعد الفقهية للمؤلف وتعليق الشيخ ابن عثيمين عليها ( القاعدة ٥٩) بتحقيقنا .

ونهاية ما يقدر عليه المخلوق من الأسهاب والأدوية: إنما هو يبيزي من أجزاء كثيرة فاخلة في قضاء الله وقدره من المهام الما الله عليه الله وقدره من المهام الله وقدره من المهام الله وقدره الله وقدره المهام الله وقدره الله وقدره الله وقدره الله وقدره المهام الله وقدره الله وق

وقوله: ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِكُلُ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢]، وقوله: ﴿ وَمَا شِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنُ اللَّهِ ﴾ [النجل: ٣٠] يشمل كل خير في العبد ويصيب العبد، وكل نعمة فيها حصول محبوب، أو دفعَ مكروه، فإن اللَّه هو المنفرد بذلك وحده.

وقوله: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ مَنَ أَقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ﴾ [ناطر: ٣]، وإذا دخلت (مِنْ) صارت نصًا في العموم، كهذه الآية: ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ عُنْهُ حَاجِزِينَ ﴾ [الحالة: ١٤]، وقوله في غير آية: ﴿ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُةً ﴾ [الأعراف: ٥٠] ولها أهلة كثيرة جدًا.

### القاعدة الخامسة

# المقرر: أن المفرد المضاف يفيد العموم، كما يفيد ذلك اسم الجمع (١)

فكما أن قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ ﴾ [الساء: ٢٣] إلى آخرها يشمل كل أم انتسَبْتَ إليها، وإنْ عَلَتْ. وكل بنت انتسبتْ إليك وإن نزلت إلى آخر المذكورات.

فيه أيضًا فائدة ثانية أن الأم تشمل كل من انتسبت إليها ، والبنت تشمل كل من

<sup>(</sup>١) انظر القواعد التقلهية القاعدة رقم ( ٦٠ ) بتحقيقنا . .

انتسبت إليك ، سواء من قِبل الأب أو من قِبل الأم ، كذلك خالة الإنسان خالة له ولذريته من بعده إلى يوم القيامة ، وعمة الإنسان عمة له ولذريته إلى يوم القيامة .

فكذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ [الضحى: ١١]، فإنها تشمل النعم الدينية والدنيوية ، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢]، فإنها تعم الصلوات كلها، والأنساك كلها، وجميع ما العبد فيه وعليه في حياته ومماته، الجميعُ من الله فضلًا وإحسانًا، وأنك قد أتيت ما أتيت منه وأوقعته وأخلصته لله وحده، لا شريك له.

وقوله: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥] على أحد القولين: أنه يشملُ جميع مقاماته في مشاعر الحج: اتخذوه مَعْبَدًا.

وأَصْرَحَ من هذا قوله: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣]، وهذا شامل لكل ما كان عليه إبراهيم من التوحيد والإخلاص لله تعالى، والقيام بحق العبودية.

وأعمُّ من ذلك وأشمل: قوله تعالى لما ذكر الأنبياء: ﴿ أُولِيكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اثْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠] ، فأَمَرهُ اللَّه أَنْ يقتدي بجميع ما عليه المرسلون من الهدى ، الذي هو العلوم النافعة والأخلاق الزاكية ، والأعمال الصالحة ، واللهُدَى المستقيم . وهذه الآية أحدُ الأدلة على الأصل المعروف: أن شرع مَن قبلنا شرع لنا ما لم يرد شَرْعُنا بخلافه (١) ، وشرع الأنبياء السابقين هو هُداهم في أصول الدين وفروعه ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] ، وهذا يعم جميع ما شرعه لعباده ، فعلًا وتركا ، اعتقادًا وانقيادًا ، وأضافه إلى نفسه في هذه الآية لكونه هو الذي نصبه لعباده ، كما أضافه إلى الذين أنعم عليهم في قوله : ﴿ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتمة: ٧]

<sup>(</sup>١) انظر: ﴿ اللَّمِعِ ﴾ ( ص ١٨٤) ، ﴿ المحصول ﴾ (٢٦٣/٣) .

لكونهم هم السالكين له. فصراط الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين الذين كانوا دائمين عليه من العلوم والأخلاق والأوصاف والأعمال، وكذلك قوله: ﴿ وَلا يُشْرِكُ يِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهن: ١١]، والأعمال، وكذلك عميع العبادات الظاهرة والباطنة، العبادات الاعتقادية والعملية، يدخل في ذلك جميع العبادات الظاهرة والباطنة، العبادات الاعتقادية والعملية، كما أنَّ وَصْفَ اللَّه لرسوله عَلَيْ الله بالعبودية المضافة إلى الله كقوله: ﴿ شُهْحَانَ اللهِ يَعْبُدُهِ ﴾ [الإسراء: ١]، ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلُهَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٢٢]، ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلُهَا عَلَى عَبْدِنَا والمعلية، وقي جميع مقامات العبودية، حيث نال أشرف المقامات بتوفيته لجميع مقامات العبودية، حيث نال أشرف المقامات بتوفيته لجميع مقامات العبودية، وقوله: ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ [الزمر: ٣٦]، فكلما كان العبه أقوم بحقوق العبودية كانت كفاية الله له أكمل وأتم، وما نقص منها نقصَ مِن الكفاية بِحُسَبه.

وقوله: ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً كَلَمْحٍ بِالْبَصْرِ ﴾ [القمر: ٥٠].

وقوله: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [البحل: ٤٠] يشمل جميع أوامره القدرية والكونية، وهذا في القرآن شيء كثير.

المفرد المضاف يفيد العموم، والجمع المضاف أيضًا يفيد العموم، أما الجمع فأفاد العموم فهو بصيغته وإضافته، والمفرد أفاد العموم بالإضافة فقط، لو نظرنا إلى كونه مفردًا ما دل على العموم، لكن بالإضافة يدل، ولهذا قال العلماء: لو قال: امرأتي طالق، طَلَقَتْ جميع نسائه ما لم يرد واحدة معينة. ولو قال: داري وقف، وله ثلاثة دُور، صارت جميع الدور وقف ؟ لأنه مفرد مضاف يعم، ولو قال: غلامي حر، عَتَقَ جميع غلمانه ما لم ينوان

### القاعدة السادسة

## في طريقة القرآن في تقرير التوحيد ونفي ضده

القرآن كله لتقرير التوحيد ونفي ضده، وأكثرُ الآيات يقرر اللَّه فيها توحيد الإلهية .

هذا البحث من أهم البحوث ؛ لأنه يجب أن يكون الإنسان مُوَحِّدًا في القصد وهو الإخلاص ، وفي الاتباع أي لا يتبع إلا رسول الله عَيِّلِيَّ ، فلا بد من هذين التوحيدين ؛ توحيد القصد ، وهو الإخلاص ، وتوحيد الاتباع أو العمل ، وهو الاتباع للرسول عَيِّلً ، فإذا تحقق التوحيدان صَحَّت الأعمال ، وإذا اختلف أحدهما أو اختل أحدهما فإنه يختل من عمله بقدر ما اختل من توحيده .

وإخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، ويخبر أن جميع الرسل إنما أُرسلت تدعو قومها إلى أن يعبدوا اللَّه ولا يشركوا به شيئًا، وأن اللَّه تعالى إنما خلق الجن والإنس ليعبدوه.

لاذا لم يكن تقرير الأنبياء ودعوتهم إلى توحيد الربوبية؟ لأن توحيد الربوبية كانوا مقرين به ، لا ينكرونه ولم ينكر أحدًا توحيد الربوبية أبدًا إلا مُكابرة ، وإلا ما في أحد يعتقد أن هذا الكون خلق نفسه أبدًا ، حتى المجوس الثنوية يرون أن للعالم خالقين ، ومع هذا يرون أن أحد الخالقين أكمل من الثاني ، يرون أن النور يخلق الخير ، والظلمة تخلق الشر ، ويقولون : إن النور إلة خَيِّر نافع ، والظلمة إله شرير . ويظن أيضًا بعضهم أن هذه الظلمة حادثة بعد أن لم تكن بخلاف النور . وعلى كل حال ما تجد أحدًا من الخلق يقولون : إن هذا العالم خُلِقَ بدون خالق أبدًا ، إلا مكابر ، والمكابر مشرك ، أما الألوهية فإنه هو الذي وقع فيه النزاع والجدال بين الرسل وأعمهم .

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية (٣٨/١) ، الملل والنحل (٢٦٨/٢) للشهرستاني .

وأن الكتب والرسل، بل الفيطر والتقول السليمة كلها اتفقت على هذا الأصل، الذي هو أصل الأصول كلها، وأن من لم يَدِنْ بهذا الدين الذي هو إحلاص العبادة والقلب والعمل لله وحده، فعمله باطل: ﴿ لَيَنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزم: ٢٥]، ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمْ مَا تَكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]، ويدعو العباد إلى ما تقرر في فطرهم وعقولهم مِن أن الله المنفرد الخلق والتدبير والمنفرد بالنعم الظاهرة والمباطنة هو الذي يستحق العبادة وحده، ولا ينبغي أن يكونَ شيءٌ منها لغيره، وأن سائرَ الخلق ليس عندهم أي قدرة على خلق، ولا نفع، ولا دفع ضَرٌ عن أنفسهم فضلًا عن أن يُغنُوا عن أحد غيرهم من الله شيقًا.

ويدعوهم أيضًا إلى هذا الأصل بما يَتَمَدَّحُ به، ويُثني على نفسه الكريمة الم من تفرده بصفات العظمة والمجد، والجلال والكمال، وأنّ من له هذا الكمال المطلق الذي لا يشاركه فيه مُشارِك : أحق من أُخْلِصَت له القلوب والأعمالُ الظاهرة والباطنة.

ويقرر هذا التوحيد بأنه هو الحاكم وحده ، فلا يحكم غيره شرعًا ولا جزاء : ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [يرسف: ٤٠] .

هنا يتكلم عن تقرير الألوهية وإلا فلا يحكم غيره لا قدرًا ولا شرعًا ولا جزاءًا إلا اللَّهُ
سبحانه وتعالى .

وتارةً يقرر هذا بذكر محاسن التوحيد، وأنه الدين الوحيد الواجب شرعًا وعقلًا وفطرة، على جميع العبيد، ويذكر مساوئ الشرك وقباحه، واحتلال عقول أصحابه بعد اختلال أديانهم، وتقليب أفقدتهم، وكونهم أضلً من الأنعام سبيلًا.

وتارةً يدعو إليه بذكر ما رُتِّبَ عليه من الجزاء الحسن في الدنيا والآخرة والحياة الطيبة في الدور الثلاث، وما رُتِّب على ضده من العقوبات العاجلة

والآجلة، وكيف كانت عواقبُ المشركين أسوأ العواقبِ وشرّها.

وبالجملة: فكل خير عاجل وآجل، فإنه من ثمرات التوحيد، وكل شر عاجل وآجل، فإنه من ثمرات الشرك. والله أعلم.

القاعدة هذه في تقرير القرآن توحيد الألوهية ، وأن الله عز وجل يقرره إما بكمال صفاته وإما بتوحيد ربوبيته ، ولهذا يستدل على هؤلاء المنكرين للألوهية ، بماذا ؟ بالربوبية ؛ إذ أنه يلزمهم إذا أقروا بأن الله وحده هو الرب الخالق المالك المدبر لجميع الأمور يلزمهم ألا يعبدوا إلا إياه ، ولهذا نقول : إن العلاقة بين أقسام التوحيد الثلاثة هي أن توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الألوهية ، وتوحيد الألوهية متضمن لتوحيد الربوبية ، وتوحيد الأسماء والصفات من تمام توحيد الربوبية ؛ لأنه يتضمن كمال صفات الخالق عز وجل .

#### \* \* \*

### القاعدة السابعة

## في طريقة القرآن في تقرير نبوة محمد ﷺ

هذا الأصل الكبير: قرره الله في كتابه بالطرق المتنوعة التي يُعرف بها كمال صدقه عَيِّلِيَّة، فأخبر أنه صَدَّق المرسلين، ودعا إلى ما دعوا إليه، وأن جميع المحاسن التي في الأنبياء في نبينا محمد عَيِّلِيَّة. وما نُزُهُوا عنه من النقائص والعيوب فرسولنا محمد أَوْلاهم وأحقهم بهذا التنزيه، وأن شريعته مهيمنة على جميع الشرائع، وكتابه مهيمن على كل الكتب، فجميع محاسن الأديان والكتب قد جمعها الله في هذا الكتاب وهذا الدين، وفاق عليها بمحاسن وأوصاف لم توجد في غيره، وقرر نبوته بأنه أميٍّ لا يكتب ولا يقرأ، ولا جالس وأوصاف لم توجد في غيره، وقرر نبوته بأنه أميٍّ لا يكتب ولا يقرأ، ولا جالس أحدًا من أهل العلم بالكتب السابقة، بل لم يَفْجَأ الناسُ إلا وقد جاءهم بهذا الكتاب الذي لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثله ما أتوا ولا قدروا، ولا

هو في استطاعتهم ولو كان بعضُهم لبعض ظهيرًا ، وأنه مُحَالٌ مع هذا أن يُكُونَ من تلقاءِ نفسه ، أو أن يكونَ قد تقوّله على ربه ، أو أن يكونَ على الغيب ظنينًا .

وأعاد في القرآن وأبدى في هذا النوع وقرّر ذلك بأنه يخبر بقصص الأنبياء السابقين مُطولة على جميع الواقع، الذي لا يستريب فيه أحد، ثم يخبر تعالى أنه ليس له طريق ولا وصول إلى هذا إلا بما آتاه الله من الوحي، كمثل قوله تعالى لما ذكر قصة موسى مطولة : ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الْغَرْفِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ ﴾ [القصص ١٤٤]، ولما ذكر قصة يوسف وإخوته مطولة قال: ﴿ وَمَا نُومُنَا لَكُنْتَ لَا لَهُ مَا إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٤] أ

فهذه الأمور والأعبارات المفصلة التي يُفَصِّلُها الرسول بما أُوحي إليه تفصيلاً ، صَحَّحَ به أكثر الأعبار والحوادث التي كانت في كتب أهل الكتاب محرّفة ومشوّهة بما أضافوا إليها من نحرافات وأساطير ، حتى ما يتعلق منها بعيسى وأمه وولادتهما ونشأتهما ، وبموسي وولادته ونشأته ، كل ذلك وغيره لم يكن يعرفه أهل الكتاب على حقيقته حتى جاء القرآن ، فقص ذلك على ما وقع وحصل ، مما أَدْهَشَ أهل الكتاب وغيرهم ، وأَخْرَسَ السنتهم حتى لم يقدر أحد منهم ممن كان في وقته ، ولا ممن كانوا بعد ذلك ، أن يُكذّبوا بشيء منها ، فكان ذلك من أكبر الأدلة على أنه رسولُ الله حقًا .

وتارة يقرر نبوته بكمال حكمة الله، وتمام قدرته، وأن تأييدة لرسوله ونصره على أعدائه، وتمكينه في الأرض هو مقتضى حكمة ورحمة العزير الحكيم، وأن من قَدَحَ في رسالته فقد قدح في حكمة الله، وفي قدرته، وفي رحمته، بل وفي ربوبيته.

وكذلك نصره وتأييده الباهر لهذا النبي على الأمم الذين هم أقوى أهل الأرض من آياتِ رسالته، وأدلة توحيده. كما هو ظاهر للمتأملين.

وتارة يقرر نبوته ورسالته بما جمع له وكمَّله به من أوصاف الكمال، وما

هو عليه من الأخلاق الجميلة ، وأن كل خُلُقِ عالِ سام فلرسول الله عَلَيْكُ منه أعلاه وأكمله .

فمن عظمت صفاته ، وفاقت نعوته جميع الخلق ، التي أعلاها : الصدق ، والأمانة ، أليس هذا أكبرَ الأدلة على أنه رسولُ رب العالمين ، والمصطفى المختار من الخلق أجمعين ؟

وتارةً يقررها بما هو موجود في كتب الأولين، وبشارات الأنبياء والمرسلين السابقين، إما باسمه العَلَم، أو بأوصافه الجليلة، وأوصاف أمته وأوصاف دينه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦].

وتارة يقررُ رسالته بما أخبَر به من الغيوب الماضية والغيوب المستقبلة ، التي وقعت في زمانه ، مضى على زمانه أو وقعت في زمانه والتي لا تزال تقع في كل وقت ، فلولا الوحي ما وصل إليه شيء من هذا ، ولا كان له ولا لغيره طريقٌ إلى العلم به .

وتارةً يقررها بحفظه إياه وعصمته له مِن الخلق، مع تكالب الأعداء وضغطهم عليه، وجدّهم التام في الإيقاع به بكل ما في وسعهم، والله يعصمه ويمنعه منهم وينصره عليهم. وما ذاك إلا لأنه رسوله حقًا، وأمينه على وحيه والمبلغ ما أمر به.

وتارة يقرر رسالته بذكر عظمة ما جاء به، وهو القرآن الذي ﴿ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [نصلت: ٤٦]، ويَتَحَدَّى أعداءه ومَنْ كفر به أن يأتوا بمثله أو بعشر سور مثله أو بسورة واحدة، فعجزوا ونَكَصُوا وباءوا بالخيبة والفشل، وهم أهل الألسن المُبَرِّزُونَ في ميدان القول والفصاحة، ومع ذلك ما استطاعوا – مع شدة حِرْصهم ومحاولتهم – أن يأتوا بسورة منه، وما استطاعوا ولا قَدَرُوا – مع شدة حرصهم ومحاولتهم – أن يجدوا فيه نقصًا أو عيبًا ينزلُ به على أعلى درجات الفصاحة التي ملكت أَزِمَّة

قلوبهم، فلجأوا إلى السيف وإراقة دمائهم، وما كانوا يعملنون إلى هذا لولا أنهم لم يجدوا سبيلًا إلى محاربته بالقول، وما كانوا يزعمونه عندهم علومًا وحكمًا، فكان عدولهم إلى السيف وإراقة الدماء أكبر الأدلة على صدق الرسول، وأنه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحيَّ يوحى، وأقطع البراهين على أنه الحق والهدى من عند الله الذي جمع الله فيه لرسوله وللمؤمنين به كل ما يكفلُ لهم سعادة الدنيا والآخرة في كل شئونهم. وأن هذا القرآن لأكبر أدلة رسالته وأجلها وأعمها.

والله تعالى يقرر أن القرآن كاف جدًّا أن يكون هو الدليل الوحيد على صدق رسوله على مواضع عدة ؛ منها قوله : ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ صدق رسوله عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [السكبوت ناها]

وتارة يقرر رسالته بما أظهر على يديه من المعجزات، وما أجرى له فن الحوارق والكرامات، الدال كل واحد منها بمفرده - فكيف إذا اجتمعت - على أنه رسول الله الصادق المصدوق، الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى.

وتارة يُقررها بعظيم شفقته عَلَيْكُ على الخلق، وحُنُوِّه الكامل على أمته على والله على أمته على المؤمنين رؤوف رحيم، وأنه لم يوجد ولن يوجد أحد من الخلق أعظم شفقة ولا يرًا وإحسانًا إلى الخلق منه، وآثارُ ذلك ظاهرة للناظرين.

فهذه الأمور والطرق قد أكثر الله في ذكرها في كتابه وقررها بعبارات متنوعة، ومعاني مفصلة وأساليب عجيبة، وأمثلتها تفوقُ العدّ والإحصاء للوائله أعلم.

※ ※ ※

144

### القاعدة الثامنة

### طريقة القرآن في تقرير المعاد

وهذا الأصلُ الثالثُ من الأصولِ التي اتفقت عليها الرسلُ والشرائع كلها، وهي: التوحيد، والرسالة، وأمر المعاد وحشر العباد.

وهذا قد أكثر الله مِن ذكره في كتابه الكريم ، وقرره بطرق متنوعة ؛ منها : إخباره وهو أصدقُ القائلينَ عنه وعما يكون فيه من الجزاء الأوفى ، مع إكثار الله مِن ذكره ، فقد أقسمَ عليه في ثلاثة مواضع من كتابه ؛ كقوله : ﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [القيامة : ١] .

ومنها الإخبارُ بكمالِ قدرة الله تعالى، ونفوذ مشيئته، وأنه لا يعجزه شيء. فإعادة العباد بعد موتهم فردٌ من أفرادِ آثارِ قدرته.

ومنها: تذكيره للعباد بالنشأة الأولى، وأن الذي أوجدهم ولم يكونوا شيئًا مذكورًا، لابد أن يُعِيدَهُم كما بدأهم، وأن الإعادة أهونُ عليه، وأعاد هذا المعنى في مواضع كثيرة بأساليبَ متنوعة.

ومنها: إحياؤه الأرضَ الهامدةَ الميتة بعد موتها، وأن الذي أحياها سيحيي الموتى، وقرَّر ذلك بقدرته على ما هو أكبرُ من ذلك، وهو خلق السماوات والأرض، والمخلوقات العظيمة، فمتى أثبتَ المنكرونَ ذلك، ولن يقدروا على إنكاره، فلأيِّ شيء يستبعدون إحياء الموتى؟ وقررَ ذلك بسعة علمه، وكمال حكمته، وأنه لا يليقُ به، ولا يحسنُ أن يَتركَ خلقه سُدًى مهملين، لا يُؤمرون ولا ينهون، ولا يثابون ولا يعاقبون. وهذا طريقٌ قَرَّرَ به النبوة وأمرَ المعاد.

ومما قرر به البعث ومجازاة المحسنين بإحسانهم، والمسيئين بإسائتهم: ما أخبرَ به من أيامه وسننه سبحانه في الأمم الماضية والقرون الغابرة. وكيفَ نجَّى

# 1 p. 1 \_ 1

in an it

الأنبياء وأتباعهم، وأهلك المكذبين لهم المنكرين للبعث، ونَوَّع عليهم العقوبات، وأحل بهم المثلات، فهذا جزاءٌ معجل ونموذج من جزاء الآخرة أراه الله عباده، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى مَنْ حَيَّ عن بينة.

ومن ذلك: ما أرى الله عباده من إحياء الأموات في الدنيا كما ذكره الله عن صاحب البقرة والألوف من بني إسرائيل، والذي مرَّ على قرية وهي خاوية على عروشها، وقصة إبراهيم الخليل والطيور، وإحياءُ عيسى ابن مريم للأموات وغيرها مما أراهُ الله عباده في هذه الدار؛ ليعلموا أنه قويٌّ ذو اقتدار، وأن العباد لابد أن يَردُوا دَارَ القرار؛ إما الجنة أو النار.

وهذه المعاني أبداها الله وأعادها في مَحَالٌ كثيرة. والله أعلم والمكابر وإنما أبدى الله سبحانه وتعالى وأعاد لسبين ؛ السبب الأول: قوة المنازع والمكابر والمعاند والمنكر، فلما قوي الإنكار وكثر المعاند فإنه لابد أن يكرر الأمر ردعًا لهم وإثباتًا للحق. والمياني: لأهمية الإيجان باليوم الآخر ؛ لأن من لم يؤمن باليوم الآخر لن يعمل ، فإن الإنسان إذا كان يقول: ما في بعث ولا جزاء ولا حساب ، فإنه لن يعمل ، فلهذا كان الله عز وجل يكثر من ذكر البعث بعد الموت وضرب الأمثال له والإقسام على ثموته وغير ذلك عما أشار إليه الشيخ رحمه الله.

4.5

and the second of the second of the second

 $\mathcal{L}_{\mathcal{A}}(\mathbb{R}^{2}) = \mathcal{L}_{\mathcal{A}}(\mathbb{R}^{2}) = \mathcal{L}_{\mathcal{A}}(\mathbb{R}^{2}) = \mathcal{L}_{\mathcal{A}}(\mathbb{R}^{2})$ 

### القاعدة التاسعة

# في طريقة القرآن في أمر المؤمنين وخطابهم بالأحكام الشرعية

قد أمر الله تعالى بالدعاء إلى سبيله بالتي هي أحسن، أي بأقرب طريق موصل للمقصود مُحَصِّلِ للمطلوب، ولا شكَّ أن الطرقَ التي سلكَهَا الله في خطاب عباده المؤمنين بالأحكام الشرعية، هي أَحْسَنُها وأقربها.

فأكثرُ ما يدعوهم إلى الخير، وينهاهم عن الشر بالوصف الذي مَنَّ عليهم به، وهو الإيمان، فيقول: يا أيها الذين آمنوا افعلوا كذا، اتركوا كذا؛ لأنَّ في ذلك دعوةً لهم من وجهين:

أحدهما: من جهة الحث على القيام بلوازم الإيمان ، وشروطه ومكملاته ، فكأنه يقول: يا أيها الذين آمنوا قوموا بما يقتضيه إيمانكم من امتثال الأوامر ، واجتناب النواهي ، والتخلق بكل خُلُق حميد ، والتجنب لكل خُلُق رذيل .

فإن الإيمان الحقيقي هكذا يقتضي ، ولهذا أجمع السلف أن الإيمان يزيد وينقص ، وأن جميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة من الإيمان ولوازمه ، كما دلت على هذا الأصل الأدلة الكثيرة ، من الكتاب والسنة - وهذا أحدها - حيث يُصَدِّرُ اللَّه أمر المؤمنين بقوله : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ، أو يعلق فعل ذلك على الإيمان وأنه لا يتم الإيمان إلا بذلك المذكور .

والوجه الثاني: أَنْ يدعوهم بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ افعلوا كذا ، أو اتركوا كذا ، أو يعلِّق ذلك بالإيمان ، يدعوهم بمنته عليهم بهذه المنة ، التي هي أجل المنن ، أي : يَا مَنْ مَنَّ اللَّه عليهم بالإيمان ، قوموا بشكر هذه النعمة ، بفعل كذا ، وترك كذا .

الأول: منادتهم بـ « يا أيها الذين آمنوا» الأجل إغرائهم وحثهم على أن يفعلوا ، وأن ذلك من مقتضى الإيمان .

الثاني: «يا أيها الذين آمنوا» إشعار لهم بمنة الله عليهم بالإيمان. يعني: اذكروا هذه النعمة التي أنعمت بها عليهم وهي الإيمان الذي ناديتكم به.

فالوجه الأول: دعوة لهم أنْ يتمموا إيمانهم، ويكملوه بالشرائع الظاهرة والباطنة.

والوجه الثاني: دعوة لهم إلى شكر نعمة الإيمان، بييان تفصيل هذا الشكر، وهو الانقيادُ التام لأمره ونهيه، وتارةً يدعو المؤمنينَ إلى الخير، وينهاهم عن الشر، بذكر آثار الخير، وعواقبه الحميدة العاجلة والآجلة، وبذكر آثار الشر، وعواقبه الوحيمة في الدنيا والآخرة.

وتارةً يدعوهم إلى ذلك بذكر من نعمه المتنوعة، وآلائه الجزيلة، وأن النعم تقتضي منهم القيام بشكرها، وشكرها هو القيام بحقوق الإيمان.

وتارة يدعوهم إلى ذلك بالترغيب والترهيب، ويذكر ما أعد الله للمؤمنين الطائعين من الثواب، وما للعصاة من العقاب.

وتارةً يدعوهم إلى ذلك بذكر ما له من الأسماء الحسني، وما له من الحق العظيم على عباده، وأن حقَّهُ عليهم أن يقوموا بعبوديته ظاهرًا وباطنًا، ويتعبدوا له وحده، ويدعوه بأسمائه الحسني وصفاته المقدسة.

فالعباداتُ كلها شكر لله وتعظيم وتكبير وإجلال وإكرام، وتودد إليه،

وتارةً يدعوهم إلى ذلك، لأجل أن يتخذوه وحده وليًا وملجاً، وتتلافًا ومَعاذًا، ومفزعًا إليه في الأمور كلها، ويُنيبوا إليه في كل حال، ويخبرهم أن هذا هو أصل سعادة العبد وصلائحه وفلائحه، وأنه إن لم يدخل في ولاية الله وتوليه الخاص تولاه عدوه الذي يريد له الشر والشقاء، ويمنيه ويغره، حتى يُفَوِّتَهُ المنافعَ والمصالح ويوقعه في المهالك.

وهذا كله مبسوط في القرآن بعبارات متنوعة.

وتارة يحثهم على ذلك ويُحَذِّرُهُم مِن التشبه بأهل الغفلة والإعراض، والأديان المُبَدَّلَة ؛ لِقَلَا يلحقهم من اللوم ما لَحق أولئك الأقوام، كقوله: ﴿ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥]، ﴿ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، ﴿ وَلَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، ﴿ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥]، ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِحْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبُلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [الحديد: ١٦] إلى غير ذلك من الآيات.

\* \* \*

## القاعدة العاشرة

### في طرق القرآن إلى دعوة الكفار على اختلاف مللهم

يدعوهم إلى الإسلام، والإيمان بمحمد عَيِّكَ ، بما يضعه من محاسن شرعه ودينه، وما يذكره مِن براهينِ رسالةِ محمد عَيْكَ ليهتديَ مَنْ قصد الحق والإنصاف، وتقوم الحجة على المعاند.

وهذه أعظمُ طريق يُدْعَى بها جميع المخالفين لدين الإسلام.

فإن محاسن دين الإسلامي ومحاسن النبي عَلَيْكُ وآياته وبراهينه فيها كفايةً تامة للدعوة ، بقطع النظر عن إبطال شبهتهم ، وما يحتجونَ به ، فإن الحقّ إذا اتضح عُلم أن كل ما خالفه فهو باطل وضلال .

ويدعوهم بما يخوفهم من أحداث الأمم وعقوبات الدنيا والآخرة، وبما في الأديان الباطلة من أنواع الشرور، والعواقب الخبيثة، وأنها إنما تقوم على الغفلة والتكذيب لآيات الله الكونية والعلمية بالوقوع تحت سلطان الجهل والتقليد الأعمى للآباء والشيوخ والسادة ويُحَدِّرُهم مِن طاعة هؤلاء الرؤساء فإنهم رؤساء الشر، ودعاة النار، وأنهم لابد أن تتقطع نفوشهم على ما عملوه وقدموه خسرات، وأنهم يتمنون أن لو أطاعوا الرسول ولم يطيعوا السادة والرؤساء، وأن مودتهم وصداقتهم وموالاتهم تستبدل بغضًا وعداوة.

ويدعوهم أيضًا بنحو ما يدعو المؤمنين بذكر آلائه ونعمه وأن المنفرد بالخلق والتدبير والنعم الظاهرة والباطنة هو الذي يجب على العياد طاعته، وامتثال أمره، واجتناب نهيه.

ويدعوهم أيضًا بشرح ما في أديانهم الباطلة ، وما احتوت عليه من القبح ، ويقارن بينها وبين دين الإسلام ، ليتبين ويتضح ما يجبُ إيثاره ، وما يتعين اختياره ويدعوهم بالتي هي أحسن ، فإذا وصلت بهم الحال إلى العِنَاد والمكابرة الظاهرة تَوعَدَهُم بالعقوبات الصوارم ، ويَيَّن للناس طريقتهم التي كانوا عليها ، وأنهم لم يخالفوا الدين جها وضلالاً أو لقيام شبهة أوجبت الهم التوقف ، وإنما ذلك جُحود ومكابرة وعناد .

ويُبينُ مع ذلك الأسباب التي منعتهم من متابعة الهدى ، وأنها رياسات وأغراض نفسية ، وأنهم لما آثروا الباطلَ على الحق طبع على قلوبهم وختم عليها ، وسد عليهم طريق الهدى ، عقوبة لهم على إعراضهم وتوليهم الشيطان ، وتخليهم من ولاية الرحمن ، وأنه ولاهم ما تولوا لأنفسهم .

وهذه المعاني الجزيلة مبسوطة في القرآن في مواضع كثيرة، فتأمل وتدبر القرآن تجدها واضحة جلية. والله أعلم.

### القاعدة الحادية عشرة

## مراعاة دلالة التضمن والمطابقة والالتزام

كما أن المفسر للقرآن يراعي ما دلت عليه ألفاظه ، مطابقة ، وما دخل في ضمنها ، فعليه أن يراعي لوازم تلك المعاني ، وما تستدعيه من المعاني ، التي لم يعرج في اللفظ على ذكرها .

وهذه القاعدة: من أجل قواعد التفسير، وأنفعها، وتستدعي قوة فكر، وحسن تدبر وصحة قصد، فإن الذي أنزله للهدى والرحمة هو العالم بكل شيء، الذي أحاط علمه بما تكن الصدور، وبما تضمنه القرآن من المعاني، وما يتبعها وما يتقدمها، وتتوقف هي عليه.

ولهذا أجمع العلماء على الاستدلال باللوازم في كلام الله لهذا السبب.

والطريق إلى سلوك هذا الأصل النافع: أن تفهم ما دل عليه اللفظ من المعاني، فإذا فهمتها فهمًا جيدًا، ففكر في الأمور التي تتوقف عليها، ولا تحصل بدونها، وما يشترط لها، وكذلك فكر فما يترتب عليها، وما يتفرع عنها، وما ينبني عليها، وأكثر من هذا التفكير وداوم عليه ؛ حتى تصير لك ملكة جيدة في الغوص على المعاني الدقيقة، فإن القرآن حق، ولازم الحق حق، وما يتوقف على الحق حق، وما يتوقف على الحق حق، وما يتفرع عن الحق حق، ذلك كله حق ولابدً.

فَمَنْ وُفِّقَ لَهَذَه الطريقة وأعطاهُ اللَّه توفيقًا ونورًا انفتحت له في القرآن العلومُ النافعة، والمعارفُ الجليلة، والأخلاقُ السامية، والآدابُ الكريمةُ العالية.

وَلْنُمَثِّل لَهَذَا الأصل أمثلة توضحه:

منها: في أسماء اللَّه الحسني «الرحمن الرحيم»، فإنها تدل بلفظها على

<sup>(</sup>١) انظر : « المحصول » (٢١٩/١) ، « معراج المنهاج » (١٦٧/١) .

وصفه بالرحمة ، وسعة رحمته المالية المالية

فإذا فهمت أن الرحمة التي لا يشبهها رحمة : هي وصفه الثابت ، وأنه أوصل رحمته إلى كل مخلوق ، ولم يَخُل أحد من رحمته طرفة عين : عرفت أن هذا الوصف يدل على كمال حياته ، وكمال قدرته وإخاطة علمه ، ونفوذ مشيئته ، وكمال حكمته ، لتوقف الرحمة على ذلك كله ، ثم استدللت بستغة رحمته على أن شرعه نور ورحمة ، ولهذا يُعَلّلُ الله تعالى كثيرًا من الأحكام الشرعية برحمته وإحسانه الأنها من مقتضاها وأثرها .

ومنها قوله تعالى ؛ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ تَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحَكُّمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ [الساء: ٨٥]، فإذا فَهَمَتُ أَنَّ اللَّهُ أَمْرُ بِالْعَدْلِ ﴾ والساء: ٨ه]، فإذا فَهَمَتُ أَنَّ اللَّهُ أَمْرُ بِاللَّهُ عَلَى وجوثِ خَفَظُ الأَمَانَاتُ، وطَدْمَ بأداء الأمانات إلى أهلها: استدللت بذلك على وجوثِ خَفظُ الأَمَانَاتُ، وطَدْمَ إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُوَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى آهَلِهَا ﴾ ، إذن أحقظها وهي عندي؟ هذا أمر بأداء الأمانات هل يستلزم الأمر هذا أن تحفظها وتحافظ عليها ؟ عدم والمندما يتم الأداء إلا بفاهو بفائك ، ولهذا لو أعطيتي أمانة ووضعها على العتبة عند الباب ، ما أديتها والذا قبل المفاهو الدلك ، ولهذا لو أعطيتم أمانة ووضعها على العتبة عند الباب ، ما أديتها وعدم التفريط؟ قلفا ؛ الدلل على وجوب حفظ الأمانات في حرز علها وعدم التعدي فيها وعدم التفريط؟ قلفا ؛ الله لا يتم الأداء إلا يذفله الله الله إن الله الأداء إلا يذفله الله الله الأداء إلا يذفله الله المالة المؤدَّكُم أَنْ تُؤدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ ؛ لأنه لا يتم الأداء إلا يذفله الله المناه الله المناه الله المناه الم

وإذا فهمت أن الله أمر بالحكم بين الناس بالعدل واستدللت بدلك على أن كل حاكم بين الناس في الأمور الكبار والصغار ، لابد أن يكون عالماً بما يتحكم به ، فإن كان حاكمًا عامًا ، فلابد أن يُحطّنل من العلم ما يؤهله لذلك ، وإن كان حاكمًا ببعض الأمور الجزئية كالشَّقَاقِ بين الزوجين ، حيث أفر الله أن نبعت حكمًا من أهله وحكمًا من أهلها ، فلابد أن يكون عارفًا بهذه الأمور التي يُريدُ أن يحون عارفًا بهذه الأمور التي يُريدُ أن يحكم فيها ويعرف الطريق التي تُوصله إلى الصواب منها.

وبهذا بعينه نستدلُّ على وجوب طلبُ العلمُ ، وأنه قَرْضُ عَيْنَ فَي كُلُّ أَمْرُ

يحتاجه العبد، فإن اللَّه أمرنا بأوامرَ كثيرة، ونهانا عن أمور كثيرة.

ومن المعلوم أن امتثالَ أمره واجتنابَ نهيه يتوقفُ على معرفة المأمور به والمنهي عنه وعلمه، فكيف يتصورُ أن يمتثلَ الجاهلُ الأمرَ الذي لا يعرفه؟ يتجنبَ الأمرَ الذي لا يعرفه؟

وكذلك أمره لعباده أن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر، يتوقف ذلك على العلم بالمعروف والمنكر؛ ليأمروا بهذا، ويَنْهَوْا عن هذا، فما لا يتم الواجبُ إلا به فهو واجب (١)، وما لا يحصلُ ترك المنهي عنه إلا به فهو واجب.

فالعلم بالإيمان والعمل الصالح مُتَقَدِّمٌ على القيام به، والعلمُ بضد ذلك متقدم على تركه ؛ لاستحالةِ تركِ ما لا يعرفُه العبد قصدًا وتقربًا وتعبدًا حتى يعرفه ويميزه عن غيره.

إذا أمر الله بالصلاة فهو أمر بها وبما لا يتم إلا بها ، إذا أمرنا بالزكاة فهو أمر بها وبما لا يتم إلا بها ، فهذا الرجل الذي عنده مال يجب عليه أن يتعلم أحكام الزكاة ، والذي ليس عنده مال ما يجب إلا إذا كان من باب فروض الكفاية ، والإنسان الذي يجب عليه الحج يجب عليه أحكام الحج ، بخلاف الآخر ، وعلى كل حال ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ، وهذه القاعدة الفقهية الأصولية هي من هذا الباب دلالاته التزام فهو وجوب التزام .

ومن ذلك الأمر بالجهاد، والحث عليه، من لازم ذلك الأمر بكل ما لا يتم الجهاد إلا به ؛ من تعلم الرمي بكل ما يرمى به، والركوب لكل ما يُركب، وعمل آلاته وصناعاته، مع أن ذلك كله داخل دخول مطابقة في قوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُرَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، فإنها تتناول كلَّ قوةٍ عقلية وبدنية، وسياسية وصناعية ومالية ونحوها.

<sup>(</sup>١) انظر القواعد الفقهية للمؤلف والشارح ( القاعدة الثانية ) بتحقيقنا .

وهذا واضح ؛ لأن أهل العلم هم الذين تُقبل شهادتهم فيما علموا، أما أجاهل فالا ، ولهذا لا يجوز للإنسان أن يشهد إلا بما علم على يشهد بما ظنّ إلا أن يشهد به على وجهه ، فيقول : هذا الرجل أتى ما تدل القرينة على أنه فعل وفاخاصل أن المشهادة لابتدلها مِنْ علم ، ولهذا قال: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلّهَ إِلّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ ﴾ [آل عموان م ١٠] علم ، ولهذا قال: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلّهَ إِلّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ ﴾ [آل عموان م ١٠] أي: شهدوا . أما الجاهل فليس عنده من الآيات الدالة على وحدانية الله ما يستطيع أن يشهد بذلك .

ومن ذلك سؤالُ عبادِ الرحمن رَبِّهم أن يجعلهم للمتقين إمامًا ؟ يقتضين سؤالَهُمُ اللَّهَ جميعَ ما تتم به الإمامة في الدين ؛ من علم معالى معالى الله ولما لا يتم وأعمال صالحة وأحلاق فاضلة ؛ لأنَّ سؤالَ العبد لربه شيعًا سؤالَ له ولما لا يتم الا به ، كما إذا سألَ العبد الله الحية ، واستعاذ به من النَّال معانه يقتضي سؤالَه كلَّ ما يُقرّبُ إلى هذه ويُهمّد من هذه الله المعالى عن هذه ويُهمّد من هذه اللهم المهم الم

ومن ذلك أنَّ اللَّهُ أمر بالصلاح والإصلاح، وأثنى على المصلحين، وأخبر أنه لا يُصْلِحُ عَمَلَ المفسدين، فيُسْتَدَلُّ بذلكِ على أن كلَّ أمر فيه صلاح لملجاد في أمر دينهم ودنياهم، وكلَّ أمر يُعِينُ على ذلك فإنه داخلٌ في أمر اللَّه ورَخيبه، وأن كل فسله وضرر وشر، فإنه داخلٌ في نهيه والمحذير عمله وأنه يجب تحصيل كلَّ ما يعودُ إلى الصلاح والإصلاح، بحسب السنطاعة العبد، يجب تحصيل كلَّ ما يعودُ إلى الصلاح والإصلاح، بحسب السنطاعة العبد، كما قال شُعيب عَيِّكُ : ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلاح مَا اسْتَطَعَتُ ﴾ [مود: ١٨٨]. كما قال شُعيب عَيِّكُ : ﴿ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٤٧]، ﴿ حَرَّضِ ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٤٧]، ﴿ حَرَّضِ

الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ﴾ [الأنفال: ٢٥] يقتضي الأمر بكل ما لا تتم البشارة إلا به والأمرَ بكل ما فيه حث وتحريض على القتال وما يتوقف على ذلك، ويَتْبَعُهُ من الاستعداد، والتَّمَوُّن على أسباب الشجاعة والسعي في القوة المعنوية من التآلف واجتماع الكلمة ؛ ونحو ذلك.

ومن ذلك: الأمرُ بتبليغ الأحكام الشرعية ، والتذكيرِ بها ، وتعليمها ، فإن كلَّ أمرٍ يحصلُ به التبليغ وإيصالُ الأحكام إلى المكلفين يدخل في ذلك ، حتى إنه يدخل فيه إذا ثبتت الأحكامُ الشرعية ، وَوُجِدَت أسبابها ، وكانت تَخْفَى عادةً على أكثر النَّاس ، كثبوت الصيام والفطر ، والحج وغيره بالأهلة إبلاغها بالأصوات والرمى ، وإبلاغها بما هو أبلغ من ذلك ، كالبرقيات ونحوها .

المؤلف رحمه الله دقيق في هذه المسائل ولا يستوحش الخترعات العصرية، فإن من كان في وقته ينكرون أن تثبت الأهلة بالإذاعة أو بالبرقيات أو ما أشبه ذلك، ويقول بعضهم أن البرقيات هذه سحر، حتى إنهم سطوا عليها وكسروها، قالوا: هذه شياطين تنقل الصوت، لكن الشيخ رحمه الله ليس على هذا، يقول: يجب الآن إذا ثبت الهلال في بلد يجب أن يعلن عنه بالمدافع والرمي، وكان الناس بالأول يرمون قبل أن تأتي الإذاعة وقبل أن تأتي المدافع هذه كانوا يرمون بالأسواق يمشون ويرمون بالبندق، فالمهم أن هذه وسائل ما يقال هذه بدعة كما اشتبه على بعض الناس، ناس يقولون: هذه الوسيلة ما كانت موجودة في عهد الرسول على أن وأصحابه، وسيلة حفظ العلم بالأشرطة هذه ما كانت موجودة في عهد الرسول على وأصحابه، فهي إذن بدعة، وقد قال النبي على إذ كل بدعة ضلالة، عهد الرسول على النار، "أ. فتسجيلاتكم هذه وأشرطتها كلها في النار لأنها بدعة، هذا

<sup>(</sup>١) لفظ: ٥ كل بدعة ضلالة » وردت أثناء حديث طويل عند مسلم (١٨٨٥) عن جابر ، وزيادة : ٥ كل ضلالة في النار » أخرجها النسائي في المجتبى (١٨٨/٣- ١٨٨٨) ، وفي ٥ الكبرى » (١٨٩٢) ، والبيهقي في ٥ الأسماء والصفات » (ص ٨٢) ، ووردت هذه اللفظة أيضًا موقوفة على عبد الله بن مسعود عند اللالكائي في ٥ شرح أصول الاعتقاد » رقم (٨٥) ، والبيهقي في الأسماء (ص ١٨٩).

صحيح ؟ [ لا ] غير صحيح ، لماذا ؟ لأن هذه وسيلة ، نحن ما ذهبنا نتعبد الله بأن أضعها في هذا المسجل أجعل هذه عبادة ، إنما هي وسيلة مثل ما إن الأقلام أخطفت في عهد الرسول يكبون بماذا ؟ بالعيدان وما أشبهها ، أما الآن فاختلفت الأحوال ، وكذلك الورق كالل قليلاً ، كانوا يكبون بالعظام وبالحصى وباللخاف وما أنشبهها ، فالمهم أنه فجب أن نعوف الفرق بين الوسيلة وبين القصد أو الغاية ، فوسائل للشروع مشروعة ، والبدع لا تكون إلا ما قصد بذاته ، أما ما كان وسيلة لغيره فلا (١)

وكذلك يدخلُ في كلَّ ما أعان على إيصال الأصواتِ إلى السامعين، من الآلاتِ الحادثة ، فحدوثها لا يقتضي مَنْهَها،

مثل مكبر الصوت.

وهذا من أياتِ القرآن وأكبر براهينه أنه لا يمكن أن يَخَدُثُ علم صحية يتقطن شيئًا منه، فإنه يرد بما تشهد به العقول جملة أو تفصيلاً، أو يرد بما لا تهدي إليه العقول.

وأما وُرُودُه بَمَا تَحْيله العقول الصحيحة وتمنعه فهذا مُحَال والحس والتجرية شاهدان بذلك ، فإنه مهما توسّعت الاختراعات وعظمت الصناعات ، وتبحرت العارف الطبيعية ، وظهر للناس في هذه الأوقات ما كانوا يجهل نه قبل ذلك ، فإن القرآن - ولله الحمد - لا يخبر بإحالته ، بَلْ تَجَدُّ بعض الآيات فيها إجمال أو إشارات تدل عليه .

وقد ذكرنا شيئًا من ذلك في غير هذا الموضع. والله أعلم وأحكم، وبالله

was to mail the of the second

<sup>(</sup>١) ليت طلبة العلم يفقهون هذا .

الشيخ عبد الرحمن تكلم في رسالة عن الكهرباء وآثارها ومنافعها ، وملخص هذه القاعدة أن دلالة القرآن على الأشياء ثلاثة أقسام : مطابقة ، وتضمن ، والتزام ، وأنه ينبغي للإنسان أن يعتني بأنواع هذه الدلالات حتى يُفتح له بذلك باب عظيم من العلم بل أبواب ، والناس يختلفون في هذا اختلافًا كثيرًا ، فتجد بعضَ الناس إذا تكلم على حديث أو على آية يستنبط منها الأحكام ، وجدت أنه يأتي بفوائد كثيرة ، بينما غيره لا يأتي إلا بقليل ، والمؤلف ذكر عدة أمثلة لهذا خصوصًا فيما يتعلق بدلالة الالتزام .

\* \* \*

#### القاعدة الثانية عشرة

الآياتُ القرآنية التي يَفْهَمُ منها قُصَّارُ النظرِ التعارضَ: يَجِبُ حَملُ كلِّ نوع منها على ما يليق ويناسبُ المقامَ، كلُّ بحسبه

وهذا في مواضع متعددة من القرآن:

منها: الإخبارُ في بعض الآيات أن الكفار لا ينطقون ، ولا يتكلمون يومَ القيامة ، وفي بعضها: أنهم ينطقونَ ويُحَاجُون ويعتذرون ويعترفون: فَمحملُ كلامهم ونُطقهم ؛ أنهم في أول الأمر يتكلمون ويعتذرون ، وقد يُنكرونَ ما هم عليه من الكفر ، ويُقْسِمُونَ على ذلك ، ثم إذا خُتِمَ على ألسنتهم وأفواههم ، وشهدت عليهم جوارِحُهُم بما كانوا يكسبون ورأوا أن الكذبَ غيرُ مفيد لهم أخرسُوا فلم ينطقوا .

وكذلك الإخبارُ بأنَّ اللَّه تعالى لا يكلمهم ولا ينظرُ إليهم يومَ القيامة، مع أنه أثبتَ الكلامَ لهم معه، فالنفيُ واقعٌ على الكلامِ الذي يَشرُهم، ويجعل لهم نوعَ اعتبار. و كفالك العظر والإثباث واقع على الكلام الواقع بين الله ولينهم معلى وجه التوبيخ لهم والتقريع، خالفي يدل على الكلام الواقع بين الله عليهم الحير راض علهما التوبيخ لهم والتقريع، خالفي يدل على الكله ساخط عليهم المعرفة العقولة والإثبات يوطيخ أحوالهم وبين للعباد تحمال عدل الله فيهم الإثبات يوطيخ المعرفة العقولة موضعها المعلم المع

ونطير دلك أن في بعض الآيات أخبر أنه ﴿ لَا يُسْأَلُ عَنْ دُنْبِهِ إِنْسَ وَلَا عَنْ دُنْبِهِ إِنْسَ وَلَا عَنْ دُنْبِهِ إِنْسَ وَلَا عَانٌ ﴾ [النفراء: ١٩] ، وفي بعضها أنه يسألهم: ﴿ مَا كُنْتُمْ تَعْبُلُونَ ﴾ [النفراء: ١٩] و﴿ مَاذَا أَجَبُتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ والقصف: ١٥] ؟ ويسألهم عن أعمالهم كلها .

فالسؤال المنفيّ هو سؤال الاستعلام والاستفهام عن الأمور المجهولة ، فإنه لا حاجة إلى سؤالهم ، مع كمال علم المال المالية المالية المالية المورهم ودقيقها ، مع كمال علم المالية المالية المورهم ودقيقها ، مع المالية الما

والسؤال المُثْبَتُ: واقعٌ على تقريرهم بأعمالهم، وتوبيخهم وإظهار أنَّ اللَّه حكمَ فيهم بِعَدْلِهِ وحكمته.

ومن ذلك ؛ الإحبار في بعض الآيات أنه لا أنسابَ بين الناس يوم القيامة ، وفي بعضها أثبت لهم ذلك ، فالمثبث هو الأمر الواقع والنسب الحاصل بين الناس ، كقوله : ﴿ يَوْمَ يَغِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمّّهِ وَأَبِيهِ ﴾ [عبس: الحاصل بين الناس ، كقوله : ﴿ يَوْمَ يَغِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمّّهِ وَأَبِيهِ ﴾ [عبس: الحاصل بين الناس ، كقوله : ﴿ وَ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمّّهِ وَأَمِّهِ وَأَمَّهِ وَأَبِيهِ ﴾ [عبس: المحاصل بين الناس ، فاضي : هو الانتفاع بها ، فإنّ الكفار يَدّعُونَ أن أنستابهم تنفعهم يوم القيامة ، فأخبر تعالى أنه : ﴿ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلّا مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبِ سَلِم ﴾ [الشعراء: ٨٨ ، ٨٩] .

وَتَظْيِرُ ذَلَكَ ؛ الإِحبَارِ في بعض الآيات أن النسب نافعٌ يومُ القيامة ، كُمَا في إلحاقِ ذُريةِ المؤمنين بآبائهم في الدرجات ، وإن لم يبلغوا منزلتهم ، وأنَّ الله يجمعُ لأهلِ الجنات والدرجات العالية مَنْ صليح مِنْ آبائهم وأزواجهم وذُرُيَّاتهم ، فهذا لَكُ اشتركوا في الإيمان ، وأصلِ الصلاح ؛ زادهم من فضله وكرمه ، أمن غير أنْ ينقص مِنْ أجور السابقين لهم شيعًا .

وبذلك تظهر الحكمة في قوله تعالى : ﴿ ٱلْـحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَا ٱلنَّنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءِ كُلُّ امْرِئُ بِمَا كَسَبَ رَهِيـنٌ ﴾ [الطور: ٢١]، لأنه قد يقول قائل : هذا يرفعون ، وهذا ينزلون .

ومن ذلك ؛ الشفاعة فإنه أثبتها في عدة مواضع، ونفاها في مواضع من القرآن، وقَيْدَهَا في بعض المواضع بإذنه ولمن ارتضى مِنْ خَلْقِه، فتعيَّن حَمْلُ المطلقِ على المقيد، وأنَّها حيث نُفِيَت فهي الشفاعة التي بغير إذنه، ولغير من رضي اللَّهُ قولَه وعملَه، وحيث أُثْبِتَتْ، فهي الشفاعة التي بإذنه لمن رضيه اللَّهُ وأَذِنَ فيه.

ومن ذلك ؛ أنَّ اللَّهَ أخبرَ في آياتِ كثيرة: أنه لا يهدي القوم الكافرين، والفاسقين، والظالمين، ونحوها.

وفي بعضها: أنه يهديهم ويوفقهم، فتعيَّنَ حملُ المنفياتِ على مَنْ حقت عليه كلمة الله ؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ \* وَلَوْ جَاءَتْهُمْ كُلُّ آيَةٍ ﴾ [يونس: ٩٦]. وحملُ المثبتات على من لم تحقّ عليهم الكلمة .

كلمته الأزلية يعني الذي قَدَّر عز وجل أنهم في النار فهم لا يؤمنون .

وهذا هو الحق الذي لا ريب فيه .

ومن ذلك ؛ الإخبار عن يعض الآياتِ ، أنه العليُّ الأعلى . وأنه فوقَ عبادِه وعلى عرشِه . وفي بعضِها : أنه مع العباد أينما كانوا ، وأنه مع الصابرينَ والحسنين ، ونحوهم ، فعلوه تعالى أمر ثابتٌ له ، وهو من لوازمِ ذاته .

ودنوه ، ومعيته لعبادِه لأنّه أقربُ إلى كلّ أحد من حبل الوريد ، فهو على عرشه على على خلقه ، ومع ذلك فهو معهم في كل أحوالهم ، ولا منافاة بين الأمرينِ ؛ لأنّ اللّه تعالى ليس كمثله شيء في جميع تعوته ، وما يتوهم بخلاف

ذلك فإنه في من المعية بالحسنين ونحوهم، فهي معية أحص فمن المعية العامة، تتضمن محبتهم وتوفيقهم، وكلاءتهم، وإعانتهم في كل أحوالهم، فحيث وقعت في سياق المدم والفناء فهي من هذا النوع، وحيث وقعت في سياق المدم والفناء فهي من النواع الأول. المحدير والعرفيب فهي عن النواع الأول. ومن ذلك ؛ النهي في كلير من الآيات عن موالاة الكافرين وعن موالاتهم والاتصال بهم، وفي بعضها الأمر بالإحسان إلى من له حتى على الإنسان منهم، ومصاحبته بالمعروف، كالوالدين والجار، ونحوهم.

فهذه الآيات العامات من الطرقين، قد وَضَّحَهَا اللَّهُ عَايَةُ التَّوْضَيَّحَ فَي قوله ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَّارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا بِلِيَهِمْ إِنَّ اللَّه يُحِبُ الْمُقَسِطِينَ ﴿ إِنَّمَا يُتَهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُونَ ﴿ إِنَّمَا يَتُهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُونَ ﴿ إِنَّهَا يُتَهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ وَاللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ وَالْمَعْدَ وَمُ اللَّهُ عَنْ دِيَا أَرِكُمْ وَظَاهَ رَوْا خَلَى إِنِّ اللَّهِ عَنْ دِيَا أَرِكُمْ وَظَاهَ رَوْا خَلَى إِنِّ اللَّهُ عَنْ دِيَا أَرِكُمْ وَظَاهَ رُوا خَلَى إِنِّ اللَّهِ عَنْ دِيَا أَرَكُمْ وَظَاهَ رُوا خَلَى إِنِّ اللَّهِ وَالْمَعْدَ وَالْمَعْمَ فَى الْمُعْتَمِ فَي الْمُعْتَمِ فِي الْمُعْتَمِ فِي الْمُعْتَمِ فِي الْمُعْتَمِ فِي الْمُعْتَمِ فِي اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ دِيَا أَرِكُمْ وَظَاهَ مُوا عَلَى إِنِّهُ اللّهُ عَنْ وَعَلَاهُ مَا وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ إِلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ ا

فالنهيّ واقع على التولي والمحبة لأجل الدين، والأمرُ بالإحسانِ والبرّ واقعُ على الإحسانِ والبرّ واقعُ على الإحسان الأجلِ القولية أو الأجلِ الجيرة أو الإنشانية اعلى وجيرًا لا يتبعلُ بدينِ الإنسان.

﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحد: ٦٥، الفرق بين البر والإقساط، البر: زيادة الفضل، والإقساط: العلل، فمثلًا إذا أحسنوا إليما نحسف اللهم والإقساط: العلل، فمثلًا إذا أحسنوا إليما نحسف اللهم، أما التاني: ﴿ إِنَّا يَنْهَاكُو اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتُلُوكُمْ فِي الدّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ ﴾ [المعجدة: ١٤]، والم يقل وأخرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ ﴾ [المعجدة: ١٤]، والم يقل وأن توروهم ؟ حتى هؤلاء رعا يكون في الإحسان إليهم خير، لكنهم ليسوا كالأولين الموالاة لجميع الكفار محرمة، والموادة لجميع الكفار محرمة.

ومن ذلك ؛ أنه أخبرَ في بعضِ الآيات أن الله خلق الأرض ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سماوات، وفي بعضها أنه لما أخبر عن خلق السماوات أخبر أن الأرض بعد ذلك دَحَاها.

فهذه الآيةُ تُفَسِّرُ المراد وأن خلق الأرض متقدم على خلق السماوات ، ثم لما خلق الله السماوات بعد ذلك دحا الأرض فأودع فيها جميع مصالحها المحتاج اليها شكَّانُها .

ومن ذلك ؛ أنه تارةً يخبرُ أنه بكل شيء عليم، وتارةً يخبر بتعلّق علمه بعض أعمالِ العباد وببعضِ أحوالهم، وهذا الأخيرُ فيه زيادة معنى، وهو يدلُّ على المجازاةِ على ذلك العمل، سواءً كان خيرًا أو شرًّا، فيتضمنُ مع إحاطةِ عمله الترغيبَ والترهيب.

ومن ذلك ؛ الأمرُ بالجهادِ في آياتِ كثيرة ، وفي بعض الآياتِ الأمرُ بكفًّ الأيدي ، والإخلادِ إلى السكون ، فهذه حينَ كانَ المسلمونَ ليسَ لهم قوة ، ولا قدرةٌ على الجهادِ باليد ، والآياتُ الأُخْرَى حين قَرُوا وصار ذلك عينَ المصلحة ؛ والطريقَ إلى قمع الأعداءِ .

ومن ذلك ؛ أنه تارةً يضيفُ الأشياءَ إلى أسبابها التي وقعت وتقع بها ، وتارةً يضيفها إلى عمومِ قدره ، وأن جميع الأشياء واقعةً بإرادته ومشيئته ، فيفيدُ مجموعُ الأمرينِ إثباتَ التوحيد ، وتفرد الباري بإيقاع الأشياء بقدرته ومشيئته ، وإثباتَ الأسبابِ والمسبَّبات ، والأمرَ بالمحبوبِ منها ، والنهي عن المكروه ، وإباحة مستوي الطرفين ، فيستفيدُ المؤمنُ الجِدَّ والاجتهادَ في الأخذِ بالأسبابِ النافعة وتدقيق النظر وملاحظة فضل الله في كل أحواله ، وأن لا يتكلَ على نفسه في أمر من الأمور ، بل يتكلَّ على الله ويستعين بربه .

وقد يخبرُ أن ما أصابَ العبدَ من حسنةِ فمن الله ، وما أصابَ من سيئةٍ فمن نفسه ، لِيَعْرِفَ عبادهُ أن الخيرَ والحسنات والمحابّ تقع بمحض فضله وجوده ، وإنْ

جرت ببعض الأسباب الواقعة مِن العباد؛ فإنه هو الذي أنعم بالأسباب وهو الذي يَسَرَها وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ السباب وهو الذي يَسَرَها وَ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِكُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَةُ وَاللَّال

ملخص هذه القاعدة المسابقة هو أن القرآن جاءت فيه آيات ظاهرها التعارض ، يعني أن بعضها يعارض بعضا وهذا شيء لا يمكن في القرآن ولا في صحيح السعة أن تتعارض النيصوص ؛ لأن الله يقول: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْحِيلَافَ كَيْرًا ﴾ والساء: ٨٦]. أما من عند الله فليس فيه الحتلاف والعلماء رجمهم الله يه هوان إلى الحمية بين هذه النصوص التي ظاهرها التعارض ، إما باعتلاف الأجوال أو باختلاف الأشخاص أو باختلاف الأرمان أو باختلاف الأمكنة ، فهذه أربع حالات لا تعدو هذه الأجوال ، وقد ألفن الشنقيطي وحمد الله كتابًا سماه: و دفع إيهام الاضطراب في آي الكتاب ، جمع فيه الآيات التي قبل إنها متعارضة يعني أن ظاهرها التعارض وجمع بينها والجمع - كنها لدينا قاعدة ثابتة راسخة وهي: وأن القرآن لا يمكن أن يتعارض و يُؤثن التعارض معناه وفي المعند بعض ، وهذا لا يمكن لأنه كلام من عند الله عز وجل ، ولكن ما ظاهره التعارض يُنزل بعضه بعض ، وهذا لا يمكن لأنه كلام من عند الله عز وجل ، ولكن ما ظاهره التعارض يُنزل على اختلاف الأحوال أو الأوقات أو الأهاكن أو الأشخاص ، والمؤلف رحمه الله ذكر أمثلة كثيرة من هذا النوع ، وذكر كيف يُجمع بين هذه الآيات التي ظاهرها التعارض .

product that and estimated the beginning to be to be a formation

get out to a test of the comment of the presentations of the

must get on adobity they would be to be broken and it is a line

a sy thing & it will be the agency

The Contract of the State of th

## القاعدة الثالثة عشرة

#### طريقة القرآن في الحِجَاج والمجادلة

#### مع أهل الأديان الباطلة

قد أمر الله بالمجادلة بالتي هي أحسن، ومن تأملَ الطرق التي نَصَبَ الله المحاجّة بها مع المبطلين على أيدي رسله رآها مِن أوضح الحجج، وأقواها، وأقومها وَأَدِّلها على إحقاقِ الحق وإزهاق الباطل، على وجه لا تشويشَ فيه، ولا إزعاج.

فتأمل مُحَاجَّة الرسل مع أُمهم وكيف دَعَوْهم إلى عبادة اللَّه وحده لا شريك له ، من جهة أنه المتفرِّد بالربوبية ، والمتوحد بالنعم ، وهو الذي أعطاهم العافية ، والأسماع والأبصار ، والعقول والأرزاق ، وسائر أصناف النعم ، كما أنه المنفرد بدفع النقم ، وأنّ أحدًا من الخلق ليس يقدرُ على رفع ولا دفع ، ولا ضر ولا نفع ، فإنه بمجرد معرفة العبد ذلك واعترافِه به لابدٌ أن ينقادَ للدينِ الحق ، الذي به تتم النعمة ، وهو الطريقُ الوحيد لشُكْرِهَا .

وكثيرًا ما يحتج على المشركين في شركهم وعبادتهم لآلهتهم من دون ربهم بإلزامهم باعترافهم بربوبيته، وأنه الخالقُ لكل شيء، فيتعينُ أن يكونَ هو المعبود وحده.

فانظر إلى هذا البرهان، كيف ينتقلُ الذهن منه بأول وهلة إلى وجوب عبادة مَنْ هذا شأنه، ذلك أن آثار ربوبيته تنادي بوجوب الإخلاص له.

وأظن أن الانتقال هذا واضح جدًا ، مثلًا لو أن رجلًا يعبدُ صنمًا نقول له : هل هذا الصنم أوجدك ، هل خلقك ؟ سيقول : لا . هل هو الذي يرزقك ويعافيك ويدفع عنك النقم ؟ سيقول : لا ، من الذي يفعل ذلك ؟ سيقول : الله ، فإذا قال : إن ذلك هو الله ،

قلنا: إذن يجب عليك ألا تعبد إلا الله ، وأقلت تعرف أن النعم التي أمدك الله بها والنقم التي دفعها الله عنك قبل أن تصيبك ورفعها عنك بعد أن أصابتك ما دمت تعترف أنها من الله فإن الواجب عليك ألا تعبد إلا إياه . وأطن أن هذا واضح جداً ، ولهذا يقول الله عز وجل بعد أن ذكر إقرارهم بالربولية؛ ﴿ فَأَنَّتُ لِمُ فَكُونَ ﴾ [العنكبرت: ٢٦] ، أو ﴿ أَنَّى يُصْرَفُونَ ﴾ [العنكبرت: ٢٦] ، أو ﴿ أَنَّى يُصْرَفُونَ ﴾ [عافر: ٢٩] ، أي: كيف يُصرفون عن الحق مع وضوحه .

ويجادلَ الميطلين أيضًا بذكر عيب آلهتهم، وأنها ناقصةٌ من كل وجد، لا تُعني عن نفسها، فضلًا عن عابديها شيئًا

هذا أيضًا من أسباب الإلزام بعبادته وحده ، يقال : هذه الآلهة التي تعبد هل هي تنفعك ؟ هي ينفسها ناقصة : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلَّ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ النَّيْنَ تَذَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا دُبَابًا وَلُو اجْتَمَعُوا لَهُ ﴾ [الحج : ٢٣] ، نقص في القدرة زيادة على ذلك نقص في الضعف : ﴿ وَإِنْ يَسْلُنهُمُ الدِّيَابُ شَيّاً لَا يَسْتَقَدُّوهُ مِنْهُ ﴾ [الحج : ٢٣] ، مع أن نقص في الضعف : ﴿ وَإِنْ يَسْلُنهُمُ الدِّيَابُ شَيّاً لَا يَسْتَقَدُّوهُ مِنْهُ ﴾ [الحج : ٢٣] ، مع أن الذباب من أهون الحشرات وأحقرها ، ومع ذلك إذا سَلَب هذه الأصنام شيئًا وأخذه منها ما الذباب من أهون الحشرات وأحقرها ، ومع ذلك إذا سَلَب هذه الأصنام شيئًا وأخذه منها ما يعبدُ مِن دون الله لا يستحق أن يكون ربًا ولا معبودًا .

ويُقيمُ الأدلة على أهل الكتاب بأن لهم من سوابق المخالفات لرسلهم ما لا يُستغربُ معه مُخَالفَّتُهُم لرسوله الحاتم محمد على الذي جاء مصدقًا لما سبقه من الرسالات التي مقصدها جميعًا واحد، وهو فَكُ أغلال التقليد عن قلوب بني آدم لينتفعوا بسمعهم وأبصارهم وأفعدتهم بالتفكر في آياتِ ربهم، فيعرفوا بذلك أنه الإله الحق، وأن كل ما اتخذه الناس بوحي شياطين الإنس والجن من آلهة، فلا يخرجُ شيء منها عن أنْ يكون أثرًا من آثارٍ هذه الآيات، وأنها لذلك لا تليقُ بأي وجه لمشاركة ربها وحالقها في الإلهية، ولا ينبغي أنْ تُعْطَى إلا حقهًا في الإلهية والعبودية والعبودية والعبودية والعبودية .

وأن الخالقُ الذي ليس كمثله شيء هو المستحِقُ لكل أنواعُ العبادة وأن لا

يُعبد إلا بما أُحَبُّ وشَرَع.

وينقضُ على رؤساء المشركين ودعاة الباطل دعاويهم الباطلة وتزكيتهم لأنفسهم بالزور، ببيان ما يضاد ذلك من أحوالهم وأوصافهم ويجادلهم بتوضيح الحق وبيان براهينه، وأَنَّ صِدْقَه وحقيقتَه تدفع بمجردها جميع الشبه المعارضة له، ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ ﴾ [ يونس: ٣٢].

وهذا الأصل في القرآن كثير، فإنه يفيدُ الدعوة للحق ورد كل باطل ينافيه. ويجادلهم بوجوب تنزيل الأمور منازلها، وأنه لا يليقُ أن يجعلَ للمخلوق العبد الفقير العاجز من كل وجه شيئًا من حقوقِ الربِّ الحالق الغني، الكامل من جميع الوجوه.

ويتحدَّاهم أن يأتوا بكتاب أو شريعة أهدى وأحسن من هذا الكتاب ومن هذه الشريعة ، وأن يعارضوا القرآن فيأتوا بمثله إن كانوا صادقين .

ويأمر نبيه بمباهلة مَنْ ظهرت مُكَابرته وعناده فينكصون عنها، لعلمهم أنه رسول الله الصادق، الذي لا ينطق عن الهوى وأنهم لو باهلوه لهلكوا.

وفي الجملة لا تجد طريقًا نافعًا فيه إحقاق الحق وإبطال الباطل إلا وقد احتوى عليه القرآن على أكمل الوجوه.

المباهلة مأخوذة من الابتهال إلى الله تعالى وهي المبالغة في الدعاء ، وصورتها أن يقف المتخاصمان ويقول بعضهم لبعض : لنتباهل ونقول : اللهم من كان منّا كاذبًا فعليه لعنة الله ، وما أشبه ذلك . مما يدعون به على الكاذب ، وهذا أشار الله إليه بقوله : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبَدَ إِلّا اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيًّا وَلاَ يَتَّخِذَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبَدَ إِلّا اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيًّا وَلا يَتَّخِذَ الْكِتَابِ ثَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبَدَ إِلّا اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيًّا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَوَلّوْا افْهَدُوا اشْهَدُوا بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران : ٦٠] ، الآية الثانية : ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمُّ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٠] .

خلاصة هذه القاعدة أنها في بيان مجادلة القرآن ومحاجته للمخطِّلفين وأنها من أبين الجادلات وأوضعها وأعظمها حجة الومق طريقة القرآن في الجادلة أنه يعدل القي الطريق الذي لا نزاع فيدعن الطريق الذي فيه النزاع وحتى وإن أمكن إقناع الخصم عا فيه نزاع فإنه يدعه ويأتي بالطريق الواضح ، مثاله محاجة إنواهيم الذي حاجه في ربعين إذرقال إنراهيم رَبِّي الَّذِي يُخِيى وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخِيى وَأُمِيتُ ﴾ [القرة: ٨٥ ﴿ إِعَالِعَنْيَةِ: أَنَا اعتل والله كيف يحيى وعيت هذا الرجل الظالم؟ يقول: إنه يُؤتِّي إليه بالرجل المستحق للقتل فيعفو عنه ، وهذا على زعمه إحياء ا ويؤتى إليه بالرجل غير جان على نفسه ولا غيره ولا يستحق القتل فيقتله ، وهذا على زعمه إماتة ! فإبراهيم عليه السلام ما ذهب يجاجه في هذه البقطة ، ولو حاجه إبراهيم لغلبه بلا شك ؛ لأن هذا ليس إحياء ولا إماتة ، غاية ما هنالك في المسؤلة الأولى المستحق القتل من المقتول أنه رفع عنه القتل والذي أبقى الحياة فيه مَنْ؟ الله ، لو شاء الله لمات ، وفي الثانية أيضًا غاية ما فيه أنه فعل سببًا يقتضي أن يموت هذا الرجل فقط ، وإلا فليس هو الذي أمَّاته ولا الذي أحياه ، فبأمكَّان إبراهيم أن يجادل على هذه النَّقطة ، لكنه عَدَلُ إِلَى أَمْرِ يَفْحُمُ وَلا يستطيعُ التخلص منه ، فقال له إبراهيم : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْتِي بِالشُّمْس مِن الْمَشْرِقِ كَأْتُ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ ﴾ [البقرة: ٨٥٠] ، فماذا قال ؟ ﴿ فَبُهِتَ ٱلَّذِي كُفُرَ وَاللَّهُ لَأ يَهْدِي الْفَوْمُ الطَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، فهنا يَبْغي عند الخاجة، خصوصا إذا عرفت أن الذي يحاجك لا يريد إلا أن ينصر قوله ، ينبغي أن تعدل عن الطريق الذي يحتاج إلى جُدَّل المن الحريفة برواضح ما بيعتائج المن بجنبال بي مريا المقريد وبروا والمجاور والمرابعة المناسمة

the little of the state of the

#### القاعدة الرابعة عشرة

# حذف المتعلِّق العمول فيه : يفيدُ تعميم العنى المناسب له (۱)

وهذه قاعدةً مفيدةً جدًّا، متى اعتبرها الإنسان في الآيات القرآنية أكسبته فوائد جليلة.

وذلك أن الفعل وما هو معناه متى قُيّدَ بشيء تقيد به، فإذا أطلقه الله تعالى، وحذف المتعلّق فعم ذلك المعنى. ويكونُ الحذفُ هنا أحسنَ وأفيدَ كثيرًا من التصريح بالمتعلّقات، وأجمعُ للمعاني النافعة.

ولذلك أمثلة كثيرة جدًّا ؛ منها: أنه قال في عدة آيات : ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ والأنعام: ١٥١، ١٥١، تعقلون في والأنعام: ١٥١، ١٥١، ١٥٣]، فيدل ذلك على أن المراد: لعلكم تعقلون عن الله كل ما أرشدكم إليه وكل ما علمكموه، وكل ما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ولعلكم تذكرون فلا تنسون ولا تغفلون ، فتكونون دائمًا متيقظين مُرْهِفي الحواس تحسون كل ما تمرون به من سنن الله وآياته ، فتذكرون جميع مصالحكم الدنيوية والدينية . ولعلكم تتقون جميع ما يجب اتقاؤه ، وكل ما يحاول عدوكم أن يوقعكم فيه من جميع الذنوب والمعاصي ، ويدخل في ذلك ما كان سِياقُ الكلام فيه وهو فرد من أفراد هذا المعنى العام .

ولهذا كان قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

يفيد كل ما قيل في حكمة الصيام ؛ أي لعلكم تتقون المحارمَ عمومًا ،

<sup>(</sup>١) انظر: ( المحصول » (٣٨٣/٢) ، ( البحر المحيط » (٦٦٢/٣) ، ( التشنيف » (٦٨٨/٢) .

ولعلكم تتقون ما حَرَّمَ اللَّه على العلمان في المقطّرات والمنوعات، ولعلكم تتصفون بصفة التقوى وتحصلون على كل ما يقيكم مما تكرهون، وتتخلقون بأخلاقها، وهكذا سائر منا ذكر فيه هذا اللفظ، مثل قوله: ﴿ هُذَى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ بأخلاقها، وهكذا سائر منا ذكر فيه هذا اللفظ، مثل قوله: ﴿ هُذَى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ والبقرة : ٢ ] أي المتقين لكل منا يُتَقَى من الكفر والفسوق والعصيان، المؤدّينَ للفرائض والنوافل التي هي خصال التقوى .

وكذلك قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَلَكُووا فَإِذَا هُمْ مُنْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١] أي: إن الذين كانت التقوى وصفهم، وترك المحارم شعارهم متى زين لهم السيطان بعض الذنوب، تذكروا كل أمر يوجب لهم المبادرة إلى المتاب لعظمة الله وما يقتضيه الإيمان وما توجيه التقوى، وتذكروا عقابه ونكاله، وتذكروا ما تحدثه الذنوب من العيوب والنقائص وما تسلبه من الكمالات، فإذا هم مبصرون من أين أتوا، ومبصرون الوجه الذي فيه تسلبه من الكمالات، فإذا هم مبصرون من أين أتوا، ومبصرون الوجه الذي فيه التخلص من هذا الذنب الذي وقعوا فيه، فبادروا بالتوبة النصوح، فعادوا إلى مرتبتهم وعاد الشيطان خاسقًا مدحورًا.

وكذلك ما ذكره على وجه الإطلاق عن المؤمنين بلفظ (المؤمنين) وبالغظ إنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ونحوها، فإنه يدخل فيه جميع ما يجب الإيمان به مين الأصول والعقائد والأعمال والأحكام، مع أنه قيد ذلك في بعض الآبات، ومثل قؤله: ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ ﴾ الآية [البترة: ١٣٦٨] ونحوها.

وكذلك ما أمر به من الصلاح والإصلاح، وما نهى عنه من القساط والإنساد مطلقًا، يدخل فيه كل صلاح كما يدخل في النهبي كل فساد كذلك.

وكذلك قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [القرة: م١٦] ، ﴿ وَأَحْسِنُوا ﴾ [الفرة: م١٦] ، ﴿ فَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ الْمُحْسَانِ الْمُحْسَانِ الْمُحْسَانُ ﴾ [الرحين: ٢٠] ، ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾ [الرحين: ٢٠] .

يدخل في ذلك كله: الإحسان في عبادة الخالق بأن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك، والإحسان إلى المخلوقين بجميع وجوه الإحسان من قول وفعل وجاه، وعلم ومال وغيرها.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾ [التكاثر: ١]، فحذفَ المتكاثرَ به ليعم جميع ما يقصد الناس فيه المكاثرة ؛ من الرياسات والأموال والجاه والضَّيْعَات، والأولاد، وغيرها مما تتعلق به أغراض النفوس فيلهيها (ذلك) عن طاعة الله.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ [العصر: ١ - ٢] أي في خسارة (لازمة) من جميع الوجوه.

ولهذا قال: ﴿ لَفِي خُسْرٍ ﴾ ، فجعل الخسر ظرفًا فيه والظرف محيط بالمظروف يعني أن الإنسان منغمس في الخسر ، والخسر محيط به من كل جانب ، إلا من اتصف بهذه الصفات العارضة ، ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِ اَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ .

إلا من اتّصف بالإيمان والعمل الصالح ، والتواصي بالحق ، والتواصي بالصبر . وقوله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] ، فذكر المسئولين وأطلق المسئول عنه ، ليعمّ كلّ ما يحتاجه العبد ولا يعلمه .

فيعم كل ما يحتاجه العبد (كلما) في نسخة الشيخ مكتوبة جميعًا. قال الشيخ: ولا تكتب (جميعًا والا إذا كانت شرطية ، مثل: ﴿ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا ﴾ [الحج: ٢٧] ﴿ كُلَّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنتُهَا ﴾ [اللك: ٨] ، أما إذا كانت (كل » بمعنى الإحاطة فإن (كل » تكتب وحدها ، و (ما » وحدها ، [إذن المبارة]: كل ما يحتاجه العبد ولا يعلمه من أمور الدنيا والآخرة .

وكذلك أمره تعالى بالصبر ومحبته للصابرين وثناؤه عليهم وبيان كثرة أجورهم، من غير أن يقيد ذلك بنوع، ليشمل أنواع الصبر الثلاثة، وهي: الصبر على طاعة الله، وعن معصيته، وعلى أقداره المؤلمة.

ومقابلُ ذلك دمُّه للكافرين والظلمين والفاسقينَ وللشركين والمنافقين، والمعتدين ولحوهم، من غير أن يقليكه بشيء ليشمل جميع ذلك المعنى بالله

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أُحْصِرُتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٩٦] لينشمُل كُل خَصرُنُ. ﴿ فَإِنْ خِفْتُمُ الْمُوجِالُا أَوْ رُكْبَانًا ﴾ ﴿ العَزْهِ ؟ اللهُ الْمِعْمِ كُلُّ مَوْفًا . اللهُ

وقد يقيدُ ذلك يبغض الأمور فيتقيد به ما سيق الكلام الأجلة :

وهذا شيء كثير لو ذهبنا نذكر الأمثلة عليه لطالت، ولكن قد قُيْحٌ لك الباب، فامش على هذا السبيل المقضى "إلى رياطن بهيجة من أصناف العلوم.

ويلتحق بهذه القاعدة أن الحكم المعلَّقُ بُوضُفُ يَدُلُ عَلَى عِلِّيَّةً ذَلُكُ الرَّصُفَ فيه ، أَفْمَعُكُّمُ إذا قلت : ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتِ وَعَيْونِ ﴾ [الحَجْرُ : ٥٤]، أي من أجَّل تقواهم، فالحكم المعلق بوصف يدل على علية ذلك الوصف لهذا الحكم ، ويدل أيضا على الذيم بعموم هذا الوصف ، وأنه يقوى خلما قوي ذاك الوصف ، ويطنعف كلما ضعف ، ومنها مما الم يلا كرا المؤلف أيضًا لأنه أشار وقال: الأمثلة كثيرة وله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكُ مُتِيمًا فَأَوَى \* وَوَجِدَكَ ضَالًّا فَهَدِي \* وَهُجَدَكِ قِائِلًا فَأَغْنِي ﴾ [المسجى: ٦- ١٨] ، لَم عقل ﴾ ألم عجدك يتيمًا فآواك ، وضالًا فهداك ، وعائلًا فأغاك ؛ لأن الذي حصل من هذا جصال لعوالميرم، فإن الله تعالى آواه وآوى بد أيضًا، فهو فئة كل مؤمن ، وهو ملجاً كل مؤمن فيما يقدر عليه ، ﴿ وَوَجَدَكَ صَالًّا فَهَدَى ﴾ هداه وجده أم هداه وهدى به؟ هداه وهدى به، ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى ﴾ ، أغناه وأغنى به ، ولهذا قال الرسول عليه الصلاة والسلام للأنصار : ﴿ أَلِمُ أجدكم ضُلَّالًا فهداكم اللَّه بي ، وعالةً فأغناكم اللَّه بي ، ومضرقين فألَّفكم اللَّه بي " " وفلو قال: ألم يجدك يتيمًا فآواك، ووجدك ضِالًا فهداك، ووجدك عِائلًا فأغناك، صار مُخصَّصًا ، فلما حذف المتعلِّق صار عامًّا .

<sup>(</sup>١) أُخْرَجه أبو دَاوْد (٤٧ ٢٦ ٢٠) ، والترمذي (١ ٢٧١) وحسنة ، وأحمد (٧٠/٧)، ٨٦، ١٠٠٠، ١١١)، والبخاري في الأبن للفود (٩٧٢) عن ابن عمر ، وضعفه الألباني في الإرواء (٩٠٠-٩٠٢)

<sup>(</sup>٢) متفق عليه : البخاري (٤٣٣٠) ، ومسلم (٣٩/١٠٦١) عن عبد الله بن زيد .

# القاعدة الخامسة عَشُرة

# جعل اللَّه الأسباب للمطالب العالية مبشرات، لتطمين القلوب وزيادة الإيمان

وهذا في عدة مواضع من كتابه: فمن ذلك ؛ النصر قال في إنزاله الملائكة: ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَّ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأنفال: ١٠]، وقال في أسباب الرزق ونزول المطر: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرِّيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ [الروم: ٤٦].

واضح أنها بشرى لهم بالنصر في المستقبل وكذلك تطمئن به قلوبهم في الحاضر .

وأعم من ذلك كله قوله: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ اللَّائِيَا وَفِي الْحَرَةِ ﴾ [يونس: ٢٦- ٢٤]، وهي كل دليل وعلامة تدلهم على أن اللَّه قد أراد بهم الخير وأنهم من أوليائه وصفوته، فيدخل فيه: الثناء الحسن، والرؤيا الصالحة، ويدخل فيه ما يشاهدونه من اللطف والتوفيق، والتيسير لليسرى، وتجنيبهم المحسرى؛ لأن اللَّه يقول: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ [الليل: ٥- ٧]، ويقول: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ مُسَرًا ﴾ [الطلاق: ٤]، فإذا رأيت الأمور متيسرة لك ومسهلة وأن اللَّه يقدر لك الخير حتى وإن كنت لا تحتسبه فهذه لا شك أنها بشرى، وإذا رأيت الأمر بالعكس فصحح مسارك، فإن فيك بلاءً، والنعم ما تكون استداركا إلا لمن أقام بالعكس فصحح مسارك، فإن فيك بلاءً، والنعم ما تكون استداركا إلا لمن أقام على معصية الله، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ ﴾ [الأعراف: ٢٨٢]، أما إذا كانت من المؤمن فليست استدراجًا.

ومن ذلك ؛ بل من ألطف من ذلك أنه يجعل الشدات مبشرة بالفرج، والعسر مُؤذنًا باليسر، وإذا تأملتَ ما قَصَّه عن أنبيائه وأصفيائه وكيف لما اشتدت Harage Clareston

بهم الحال، وضاقت عليهم الرضي الوالمبين في وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٤]؟ ﴿ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ٢١٤]، رَأْيَتُ مَن ذَلُكُ العُجْبُ الْعُجَابُ. [البقرة: ٢١٤]، رَأْيَتُ مَن ذَلُكُ العُجْبُ الْعُجَابُ.

وقال تعالى: ﴿ قُإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح: ٥- ٢]، وَمَنْيُتُجْعَلُ اللَّهُ يَعْدَ عُسِنِ يُسْرًا ﴾ [الفلاق: ٧] ﴿ وقال عَلِيلًا : ١٠ واعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وأن مع العسر يسرا ، ( ) . وأطلة ذلك كثيرة . والله أعلم الله المعالج المناطقة المناط Harry Course the first the state of the

#### elan had place has وتعير من ذلك ك المُعِينَةُ مُشَالِعُهُ المُعَادِقَةُ المُعَادِقَةُ المُعَادِقَةُ المُعَادِقِةِ المُعَادِقِةِ ا

# حذف جواب الشرط يدل على تعظيم الأمر

with a hamily grade and a sing of the time the sale

## وشدته في مقامات الوعيد

من وذلك كقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِثُونَ لَاكِسُو الْمُولِيمِ عِنْدًا رَبُّهُمْ ﴾ والسمانة ١١٦ ، ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ ﴾ [ساء ١٠] ، ﴿ وَلَوْ يَرَّى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يُرَوْنَ الْعَذَابِ أَنَّ الْعُوَّةِ لِلَّهِ يَخْفِيهُا ﴾ [البقرة: ١٥٠] مِذَ ﴿ وَلَّوْ الرَّيْنَ إِكُ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ (المنعام: ١٠٠٠) ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّالِ ﴾ [الأنعام: ﴿ الأَبْهُمْ فحذف الجواب في هذه الآيات وشبهها أولى من ذِكْره، ليدل على عظمة ذلك المقام وأنه لهوله وسُدَّته وفظاعته لا يُعَبِّر عنه ولا يدرك بالوصف. مثلة قولة تعالى: ﴿ كَالَّا لَوْ تَعَلَّمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴾ [التكاثر: ٥] أي لما أقمتم على ما أثثم عليه من التفريط والعفلة واللهو.

من الأربعين (ح ١٩١) أسمال ديد المرابعين الأربعين (ح ١٩١)

هذا واضح ، حذف الشيء في مقام التعظيم يدل على شدته ، وهوله ، وكذلك إبهامه وإجماله ، مثل قوله تعالى : ﴿ فَغَشِيَهُمْ مِنَ الْيَمِّ مَا غَشِيَهُمْ ﴾ [طه: ٧٧] ، هذا يدل على أنه غشيهم أمر عظيم ، وإلا لقال قائل : هذا تحصيل حاصل ، غشيهم ما غشيهم ، لكنه هذا من باب التعظيم وتفخيم الشيء ، كذلك هذه الآيات التي فيها ذكر الشرط وحذف الجواب كلها تدل على عظمة هذا الجواب .

\* \* \*

#### القاعدة السابعة عشرة

بعض الأسماء الواردة في القرآن إذا أفرد دل على المعنى العام المناسب له ، وإذا قُرِنَ مع غيره دل على بعض المعنى ، ودل ما قُرن معه على باقيه

ولهذه القاعدة أمثلة كثيرة.

هذا مر علينا كثيرًا ، والكلمة لو أفردت عَمَّت ، وإذا قُرن معها غيرها حصّت ، فيقال : إذا اجتمعا افترقا ، وإذا افترقا اجتمعا .

منها: الإيمان ؛ أُفْرِدَ وحدَه في آيات كثيرة ، وقُرِنَ مع العمل الصالح ، في آيات كثيرة .

فالآيات التي أُفردَ فيها يدخل فيه جميع عقائد الدين وشرائعه الظاهرة والباطنة. ولهذا يرتبُ اللَّه عليه حصول الثواب، والنجاة من العقاب، ولولا دخول المذكورات ما حصلت آثاره، وهو عند السلف: قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح.

والآيات التي قُرِنَ الإيمان فيها بالعمل الصالح ؛ كقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا

وَصَعِلُوا الصَّالِحِاتِ مَ وَالْمُوانِ الْمُوانِ الْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى الْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى الْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى الْمُعَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

وتارةً يُفَسِّرُ أعمالَ البر بما يتناولُ أفعالَ الخير وتركَ المعاصي، وكذلك في بعض الآيات تفسيرُ خِصَالِ التقوى، كما في قوله: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَا وَالْ وَالْ الْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالضَّرَاءِ وَالنَّرِيْ وَلَيْ اللهِ وَلَا عَمِرانَ عَمِرانَ اللهِ التقوى .

وإذا لجمع بين البر والتقوى، مثل قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى ﴾ [المائلة: ٢] كان ( البر) اسمًا جامعًا لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال ؛ الظاهرة والباطنة . وكانت ( التقوى ) اسمًا جامعًا يعلونى ترك جميع المحرمات ، وكذلك لفظ ( الإثم ) و (العدوان ) إذا قُرنَا فسر الإثم بالمعاصي التي بين العبد وبين ربه ، والعدوان بالتجرئ على الناس في دمائهنم وأعراضهم ، وإذا أُفرِدَ ( الإثم ) دخل فيه كل المعاصي التي تُؤَمِّمُ صاحبها ، سواءً كانت بينه وبين ربه ، أو بينه وبين الحلق ، وكذلك إذا أُفرِدَ ( العدوان ) .

وكذلك لفظ «العبادة والتوكل» ولفظ «العبادة والاستعانة» إذا أُفردت العبادة في القرآن تناولت جميع ما يحبه الله ويرضاه ظاهرًا وباطنًا، ومن أول ما يدخل فيها: التوكل والاستعانة، وإذا مجمع بينها وبين التوكل والاستعانة، نحو: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتمة: ٥]، ﴿ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ وهود: ١٢٣]، فُسُرت العبادة بجميع المأمورات الباطنة والظاهرة، وفُسُرَ التوكلُ باعتماد القلب على الله في حصولها وحصول جميع المنافع ودفع المضار، مع

الثقة التامة بالله في حصولها .

وكذلك والفقيرُ والمسكين اذا أفرد أحدُهما دخلَ فيه الآخر كما في أكثر الآيات، وإذا مجمِعَ بينهما كما في آية الصدقات: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾ [التوبة: ٢٠] فُسِّر الفقيرُ بمن اشتدت حاجته، وكان لا يجد شيئًا، أو من يجد شيئًا لا يقع منه موقعًا، وفسر والمسكين بمن حاجته دون ذلك. ومثلُ ذلك الألفاظ الدالة على تلاوة الكتاب والتمسك به وهو اتباعه، يشملُ ذلك: القيامَ بالدينِ كلّه، فإذا قُرِنَت معه الصلاة كما في قوله تعالى: ﴿ اللّٰهِ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، ﴿ وَالَّذِينَ هُو اللّٰهِ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، ﴿ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ اللّٰهَ اللّٰهِ وَهُو التلاوة وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَهُو التلاوة وَاللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ مِنْ الْأُسِماءِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مِن الأَسْماء .

#### \* \* \*

# القاعدة الثامنة عَشُرة

#### [ إطلاق الهداية والإضلال وتقييدها ]

في كثير من الآيات يُخبر بأنه يهدي من يشاء، ويضل من يشاء، وفي بعضها يذكرُ مع ذلك الأسباب المتعلقة بالعبد، الموجبة للهداية أو الموجبة للضلال، وكذلك حصول المغفرة وضدها، وبسط الرزق وتقديره، وذلك في آيات كثيرة، فحيث أخبر أنه يهدي من يشاء ويضل من يشاء، ويغفرُ لمن يشاء ويعذب من يشاء ويرحم من يشاء ويبسط الرزق لمن يشاء ويقتره على من يشاء، دل ذلك على كمال توحيده وانفراده بخلق الأشياء، وتدبير جميع الأمور، وأن خزائنَ الأشياء بيده، يعطي ويمنع ويخفض ويرفع، فيقتضي مع ذلك من العباد

أن يعترفوا بذلك وأن يُعِلِقُوا أملهم ورجاءهم به في حصول ما يحبون منها، وهي دفع ما يكرهون وأن لا يسألوا أجارًا غراه. كما في الحديث القلاسي: «يا عبادي ، كلكم ضال الا من هديتُه ، فاستهدوني أهدكم » إلى آخره والمساب وفي بعض الآيات ، يذكر فيها أسباب ذلك ، ليعرف العباد الأسباب والطرق المفضية إليها ، فيسلكوا النافع ويدعوا العبار كقوله تعالى : وفاقًا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَيْتِعُمْرُهُ لِلْمُسْرَى \* وَأَمَّا مَنْ بَحِلَ وَاعْتَعْنَى \* وَكَدَّبَ بِالْحُسْنَى \* فَسَيْتُمُوهُ لِلْمُسْرَى \* وَأَمَّا مَنْ بَحِلَ وَاعْتَعْنَى \* وَكَدَّبَ بِالْحُسْنَى \* فَسَيْتُمُوهُ لِلْمُسْرَى \* وَأَمَّا مَنْ بَحِلَ وَاعْتَعْنَى \* وَكَدَّبَ بِالْحُسْنَى \* فَسَيْتُمَا وَالْعَسْنَ فَي الله الله والتعسيو وَكَدَّبَ بِالْحُسْنَى \* فَسَيْتُمَا وَاقْعَادُهُ لأمرو وَأَنْ أسبابِ الضلال والتعسيو ضَدَّ ذلك .

وكذلك قوله تعالى: ﴿ يَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ [المالاه ب 1] ، ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ [البعرة ب 1] ، ﴿ فَرِيقًا هَدَى وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ اتَّحَدُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ [الأعراف: ٣] ، فأخبرَ أنَّ الله يهدي مَنْ كان قَصْدُه حَسَنًا ومن رغب في الخير ، واتبع رضوان الله ، وأن الله يضل مَنْ فَضِيْقًا عن طاعة الله وتولى أعداءه من الشياطين ، ورضي بولايتهم عن ولاية رب العالمين .

(١) أجرجه مسلم (٧٧٥) عن أبي ذر .

الْأُمّي (الاعراف ١٥١، ١٥١) ﴿ إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]، ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، ثم ذكر الأسباب التي تُنالُ بها المغفرة والرحمة، وهي خصال التقوى المذكورة في هذه الآية وغيرها: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَنُوا وَالّذِينَ آمَنُوا وَالّذِينَ آمَنُوا وَالّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨].

هذه الآية عظيمة ، يعني لو قال لنا قائل : أنا أرجو رحمة الله وأخاف عذاب الله ، ننظر هل هو من هؤلاء المتصفين بهذه الصفات ؟ إن كان كذلك فهو صادق ، وإن كان غير ذلك فإنه ممن تمنى على الله الأماني ؛ لأن الله قال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أُولِئِك يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨] ، أما تقول : أريد رحمة الله ولا تصلي ، فالذي يرجو رحمة الله حقيقة لا بد أن يفعلها .

﴿ وَإِذَا قُرِى الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠٤]، وأعم من ذلك كله قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٢]، فطريق الرحمة والمغفرة سلوك طاعة اللَّه ورسوله عمومًا، وهذه الأسباب المذكورة خصوصًا، وأخبرَ أنَّ العذابَ له أسباب متعددة وكلها راجعة إلى شيئين: التكذيب لله، والتولي عن طاعة اللَّه ورسوله، كقوله تعالى: ﴿ لَا يَصْلَاهَا إِلَّا الْأَشْقَى \* الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى \* وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ [الليل: ١٥- ١٨]، ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَنْ كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ [طه: ١٤].

وكذلك يذكر أسباب الرزق، وأنه لزوم طاعة الله ورسوله والسعي الجميل مع لزوم التقوى، كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا \* وَيَوْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢- ٣]، وانتظار الفرج والرزق: ﴿ سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٧]، وكثرة الذكر والاستغفار: ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٧]، وكثرة الذكر والاستغفار: ﴿ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ

MARIE AND



ثُمُّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَنِّعُكُمْ مَثَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجْلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ اذِي يَضْلِ فَضْلَهُ ﴾ [مرد: ٣]، وهو استَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَقَّارًا ﴿ يُولِيلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴾ الآيات وتوح استَغفرة الاستغفار منبَّ يُستجلب به معفرة الله ورزقه وحيره، وضدُ ذلكَ سبب للفقر والتيسير المعشرى، وأمثلة هذه القاعدة كثيرة قد عرفت طريقها، فالزمة .

\* \* \*

A STATE OF THE STATE OF

والمالية التابعة التابعة التابعة المرة المالية المالية

الحكم المذكور المعاد الأسلم الاسلم الاسلم الحكرية المالك الاسلم الحكرية المالك الاسلم الحكرية المالك الاسلم الحكرية المالك الاسلم المحرية المالك المالك الاسلم المحرية المالك ال

الفاعدة الثانيعة عشرة محتم الآيات بأسماء الله الحسنى يدل على أن الحكم المذكور له تعلق بدلك بالاسم يدل على أن له تعلقا بدلك بالاسم يدل على أن له تعلقا بدلك الاسم ، مثل : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا حَسَّبا نَكُّالًا فِنَ اللهِ بَدَلْكَ الاسم ، مثل : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا حَسَّبا نَكُّالًا فِنَ اللهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة : ٢٣٨] قال قطع البديتاسب مع عزة الله وحكمته ، فإذن إذا خشم الآية باسم من أسماء الله فإن حكم ذلك يتعلق بما يدل عليه من ذلك الاسم . وهذه القاعدة لطيفة نافعة ، عليك بتبعها في جميع الآيات المحتومة بها عن عن عايد عن عاية المناسبة ، وتدلك على أن الشرع والأمر والحلق كله صادر عن أسمائه وصفاته ، ومرتبط بها .

وهذا باب عظيم من معرفة الله ومعرفة أحكامه ، من أجل المعارف وأشرف العلوم.

جُدُ آية الرحمة مختومة بأسماء الرحمة ، وآيات العقوبة والعداب مُختومة بأسماء العزّة والقدرة والحكمة والعلم والقهر.

ولا بأس هنا أن نتتبع الآيات الكريمة في هذا ، ونشيرُ إلى مناسبتها بحسب ما وصل إليه علمنًا القاصر ، وعبارتنا الضعيفة ، ولو طالت الأمثلةُ هنا ؛ لأنها من أهم المهمات ، ولا تكادُ تجدها في كتب التفسير إلا يسيرًا منها .

فقوله تعالى: ﴿ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩]، ذكرُ إحاطة علمه بعد ذكر خلقه للأرض والسماوات يدلُّ على إحاطة بما فيهما من العلوم العظيمة، وأنه حكيم حيث وضعها لعباده، وأحكم صنعها في أحسن خلق وأكمل نظام، وأن خَلقه لها من أدلة علمه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [اللك: ١٤] فخلقه للمخلوقات من أكبر الأدلة العقلية على علمه، فكيف يخلقها وهو لا يعلمها؟

ولما ذكر كلامَ الملائكةِ حين أخبرهم أنّه جاعلٌ في الأرضِ خليفة، ومراجعتهم لربهم في ذلك، فلما خلق آدم وعلمه أسماءَ كل شيء وعجزت الملائكة عنها وأنبأهم آدم بها ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٦]، فاعترفوا لله تعالى بسعة العلم، وكمال الحكمة، وأنهم مخطئون في مراجعتهم باستخلافه في الأرض.

وفي هذا: أن الملائكة على عظمتهم وسعة معارفهم بربهم اعترفوا بأن علومَهُم تضمحلُّ عند علم ربهم، وأنه لا علم لهم إلا منه، فَخَتْمُ هذه الآيات بهذين الاسمين الكريمين الدالين على علم اللَّه بآدمَ ، وتمام حكمته في خلقه، وما يترتبُ على ذلك من المصالح المتنوعة ؛ من أحسن المناسبات.

وأمّا قوله عن آدم: ﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧]، وختمه كثيرًا من الآيات بهذين الاسمين بعد ذكر رحمته ومغفرته، وتوفيقه وحلمه، فمناسبة جَليّة لكل أحد، وأنه لما كان هو التوابَ الرحيم، أقبلَ بقلوب التائبين إليه، ووفقهم لفعل الأسباب التي يتوب عليهم ويرحمهم بها، ثم غفر لهم ورحمهم، فتاب عليهم أولًا بتوفيقهم للتوبة

وأسبابها ، وتاب عليهم ثانيًا حين قبل منابهم ، وأجاب سؤالهم ولهذا قال في الآية الأخرى: ﴿ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهِم لِيَتُوبُولُ الله الدينة : ١١٨] أي أقبل بقلوبهم فإله لولا توفيقه وترك قلوبهم إلى ذلك لم يكن لهم سبيل إلى ذلك ، حين استوات عليهم النفس الأمارة ، فإنها لا تأمر إلا يالسوء ، إلا من رحم الله فأعاذه منها ومن نزغات الشيطان .

ولما ذكر الله النسخ أخبر عن كمال قدرته ، وتفرده بالملك، فقال فوالم تعلم أن الله له فألك الشماوات تعلم أن الله له فألك الشماوات والأرض الله والمرافض المرافض المرافض المرافض المرافض المرافض المرافض المرافض المرافض المرافض في عباده، نسخه لما ينسخه من آثار قدرته وتمام ملكه ، فإنه تعالى يتصرف في عباده، ويحكم بينهم بأحكامه القدرية وأحكامه الشرعية ، فلا حجر عليه في شيء من ذلك.

و و الله المنشرق و المتغرب فأينته تولوا فنم وجه الله كا قال و و إن الله و الله كالمقال و و الله و ا

ومحيط علمه بنيات المستقبلين لكل جهة من الجهات إذا أخطأوا اللقبلة المعينة ، فحيث بنيم المصلى تيمم إلا وجه ربه .

وأما قول الخليل وإسماعيل عليهما السلام وهما يرفعان القواعد من البيت: ﴿ رَبُّنَا تَقَبُّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَتُتُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧]، فإنه توسّل إلى اللّه

بهذين الاسمين إلى قبول هذا العمل الجليل، حيث كان الله يعلم نياتِهِمَا ومَقَاصِدَهُما، ويسمعُ كلامهما ويجيبُ دعاءهما فإنه يرادُ بالسميع في مقام الدعاء: دعاءُ العبادة ودعاء المسألة - معنى المستجيب، كما قال الخليل في الآية الأخرى: ﴿إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدَّعَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٣٩].

إذن هذه فائدة إذا جاء لفظ السميع في مقام الدعاء وسواء دعاء المسألة أو دعاء المبالة أو دعاء العبادة فهر بمعنى الاستجابة ، فمنه في دعاء العبادة : ﴿ سمع الله لمن حمده ﴾ أ عبادة ، وأن الحامد يدعو الله سبحانه وتعالى بعبادته ، فمعنى : ﴿ سمع الله لمن حمده ﴾ أي : استجاب . ﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدَّعَاءِ ﴾ هذا دعاء مسألة ، فمعنى السميع أي يجيب الدعاء .

وأما ختم قوله: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ [البغرة: ١٢٩]، بقوله: ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ فمعناه: فكما أن بعثك لهذا الرسول فيه الرحمة السابغة، ففيه تمامُ عزة الله، وكمال حكمته، فإنه ليس من حكمته أن يترك الحلق سدّى عبثًا، لا يرسلُ إليهم رسولًا، فحقق اللّه حكمته ببعثه ؛ لئلا يكون للناس على الله حجة، والأمور كلها ؛ قدريّها وشرعِيّها، لا تقوم إلا بعزة الله، ونفوذ حكمه.

وقد يكتفي الله بذكر أسمائه الحسنى عن التصريح بذكر أحكامها وجزائها ، لينبه عبادَهُ أنهم إذا عَرَفوا الله بذكر الاسم العظيم ، عرفوا ما يترتب عليه من الأحكام ، مثل قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ زَلَلْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُكُمُ الْبَيِّنَاتُ ﴾ [البقرة : ٢٠٩] لم يقل : ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّه عَزِيرٌ ٢٠٩] لم يقل : فلكم من العقوبة كذا ، بل قال : ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّه عَزِيرٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة : ٢٠٩] أي : فإذا عرفتم عزته ، وهي قهره وغلبته ، وقوته وامتناعه وعرفتم حِكْمَتَه ، وهو وضعه الأشياء – موضعها ، وتنزيلها مَحَالَها أوجبَ لكم وغرفتم حِكْمَته معاقبة من يستحق الخوف من البقاء على ذنوبكم وزَلَلِكم ؛ لأن من حكمته معاقبة من يستحق

<sup>(</sup>١) يعني في الرفع من الركوع ، كما ورد في أحاديث كثيرة ، أصحها ما أخرجه البخاري (٩٠٠) ، ومسلم (١٩٩/٤٧٤) عن البراء .

العقومة ، وهو المصرُّ على الذنب مع علمه ، وأنه ليس الكم امتهاع عليه ، الولا عروج عن حكمه وجزائله ، الكمال قهره وعزته من المسام المالة ا

وكذلك لما قال : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ لم يقل: فاعفوا عنهم، أو: اتركوهم، وتحوها أَنَّ بَلْ قَالَ: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ حَقُورُ لَ اللهِ حَقْورُ اللهِ عَنْهُ وَاللهِ وَعَلَمُوا أَنَّ اللّهَ حَقُورُ لَ وَيَرْجُمُهُ ، فيدفع عنه العقوبة .

ولما ذكر عقوبة السارق قال في آخرها: ﴿ تَكَالًا مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزً عَلَا مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزً حَكِمَ فَعَاقَبَ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة : ١٨] أي : عز وحكم فعاقب المعدي شرعًا وقَدَرًا وجزاء .

ولما ذكر مواريث الورثة وقدرها قال: ﴿ فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا لَهُ وَيَصَعُمُ العلم ما لا يعلم العباد، ويصغُ الأشياء مواضعها، فاخضعوا لما قاله وَفِعْلَهُ، وفَصّلَهُ في توزيع الأموال على مستحقيها الذين يستحقونها بخسب علم الله وحكمته، قلو وكل العباق إلى أنفسهم، وقيل لهم: وَزَّعُوهَا أنتم بحسب اجتهادكم لدخلها الجهل والهوى، وعلم الحكمة، وصارت المواريث فوضى، وحصل بذلك من العشر ما الله به عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال، وأقواها للنفع عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال، وأقواها للنفع عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال، وأقواها للنفع عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال، وأقواها للنفع عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال؛ وأقواها للنفع عليم، ولكن تولاها وقدمها بأحكام قدمة وأوفقها للأحوال؛ وأقواها للنفع عليم الم

ولهذا مَنْ قَدْجُ فِي شَيء من أحكامه ، أو قال : لو كان كذا وكذا فَهُوْ قَادَ فِي عَلَم اللَّهُ وَفِي حكمته .

ولهذا يُذْكُرِ الله العلم والحكمة بعد ذكر الأحكام، كما يذكرها في آيات الوعيد ليبين للغباد أن الشرع والجزاء مربوط بحكمته، غير خارج عن علمه. ويختم الأدعية بأسماء تناسب المطلوب. وهذا من الدعاء بالأسماء الحسنى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْجُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠٠، أي: يَعَالَوا الحسنى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْجُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠٠، أي: يَعَالُوا

لله بها، واطلبوه بكل اسم مناسب لمطلوبكم.

وقوله تعالى : ﴿ لَيُدْخِلَنَّهُمْ مُدْخَلًا يَرْضَوْنَهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٠]، والآيات المتتابعة التي بعدها، كل واحدة نُحتِمتِ باسمين كريمين.

فالأول منها هذه: خَتْمُهَا بالعلم والحلم ؛ يقتضي علمه بنياتهم الجميلة ، وأعمالهم الجليلة ومقاماتهم الشامخة ، فيجازيهم على ذلك بالفضل العظيم ، ويعفو ويَحُلُم عن سيئاتهم ، فكأنهم ما فعلوها .

وخَتُمُ الثانية بالعفو الغفور، فإنه أباعَ المعاقبةَ بالمثلِ، ونَدَبَ إلى مقام الفضل، وهو العفو وعدمُ معاقبةِ المسيئ، وأنه ينبغي لكم أن تتعبدوا لله بالاتصاف بهذين الوصفين الجليلين لتنالوا عفوه ومغفرته.

وختمُ الآية الثالثة بالسميع البصير، يقتضي سمعه لجميع أصوات ما سكن في الليل والنهار، وبصره بحركاتهم على اختلاف الأوقاف وتباين الحالات.

وختم الآية الرابعة: بالعلي الكبير ؛ لأنّ علوه المطلق وكبرياءه وعظمته ومجده، تضمحلُ معها المخلوقات ويبطلُ معها كل ما عُبِدَ من دونه، وبإثبات كمال علوه وكبريائه، يتعين أنه هو الحق وما سواه باطل.

وختم الآية الحامسة: باللطيف الحبير، الدالين على سعة علمه وخبرته بالبواطن كالظواهر، وبما تحتوي عليه الأرض من أصناف البذور وألوان النباتات، وأنه لَطَف بعباده حيث أخرَج لهم أصنافَ الأرزاقِ، بما أنزله من الماء النَّمِير، والخير الغزير.

وختم الآية السادسة: بالغني الحميد، بعدما ذكرَ مُلْكَهُ للسماوات والأرض، وما فيهما من المخلوقات، وأنه لم يَخْلُقُهَا حاجةً منهُ لَهَا، فإنه غني مطلق، ولا ليتكَمَّلَ بها، فإنه الحميد الكامل، وليدلهم على أنهم كُلَّهم فقراءُ إليه من جميع الوجوه، وأنه حميدٌ في أقداره، حميدٌ في شرعه، حميدٌ في جزائه، فله الحمد المطلق ذاتًا وصفات وأفعالًا.

وختم السابعة ؛ بالرؤوف الرحيم ، أي من رأفته ورحمته تسخيره المخلوقات

لبني آدم وحفظ السماوات والأرض وإبقاؤها لفلا تزول، فتختلُ مصالحهم، ومن رحمته سخر لهم البحار لتجري في منافعهم ومصالحهم، فرحمهم حيث خَلقَ لهم السكن وأودع لهم فيه كل ما يحتاجونه، وحَفِظُهُ عليهم وأبقاه،

ولما ذكر في سورة الشعراء قصص الأنبياء مع أعمهم ، حتم كل قصة بقوله : 
و وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴾ [آبة: ٢٦٨ ، فإن كل قصة تَضَمَّنت نجاة النبي وأتباعه ، وذلك برحمة الله ولطفه ، وإهلاك المكذبين له ، وذلك من آثار عوقه وقد يتعلق مقتضى الأسمين بكل من الحالتين ، فإنه نجى الرسول وأتباعه بكمال قوته وعزته ورحمته ، وأهلك المكذبين بعزته وحكمته ، ويكون لأخر الرحمة يقتضي عظم مجرّعهم ، وأنه لولا أن جرمهم تعاظم وسانوا على أنفسهم الرحمة يقتضي عظم مجرّعهم ، وأنه لولا أن جرمهم تعاظم وسانوا على أنفسهم الرحمة يقتضي عظم مجرّعهم ، وأنه لولا أن جرمهم تعاظم وسانوا على أنفسهم الرحمة يقتضي عظم محرّعهم عليق إليها كما حلّ بهم العقاب .

وأما قول عيسى عليه السلام: ﴿ إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغَفُّو لَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغَفُّو لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَفُورِ الرحيم، فإن فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَفُورِ الرحيم، فإن المقام لميس مقام استعطاف واسترحام، وإنما هو مقام غضب والتقام ممن التخذه إلهًا مع الله، فناسب ذكر العزة والحكمة، فصار أولى من ذكر الرّحمة والمعقرة.

ومن الطف مقامات الرجاء ؛ أن يذكر أسباب الرحمة وأسباب العقوبة ، ثم يختمها بما يدل على الرحمة ؛ مثل قوله : ﴿ يَغْفِرُ لِنَ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَلِيعَدَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَلِيعَدَّبُ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَاللّهُ خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [آل عمران : ١٢٩] ، وقوله : ﴿ لِيعَدِّبَ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [الأحراب: ٣٧] ، فذلك يدل على أن رحمته سبقت عضبة وغلبته ، وصار لها الظهور ، وإليها ينتهي كل من فيه أدنى سبب من أسباب عن أسباب الرحمة ، ولهذا يخرج من النار من كان في قلبه أدنى حبة خردل من الإيمانُ \* ،

<sup>(</sup>١) متفقى عليه : البخاري (٤٤) ، ومسلم (٣٤٥/١٩٣) عن أنس . . : المداري (٤٤) ، ومسلم

ولنقتصر على هذه الأمثلة ، فإنه يُعرف بها صفة الاستدلال بذلك .

الخلاصة: هذه القاعدة لها وجهان: الأول: أن حتم الآية باسم من أسماء الله تعالى لا يكون إلا مناسبًا لذلك الحكم الذي خُتم بهذين الاسمين، مثال لذلك: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً عِمَا كَسَبًا نَكَالًا مِنَ اللّهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾، وقد مر عليكم اعتراض الأعرابي على القارئ الذي قرأ: ونكالًا من الله والله غفور رحيم »، ولا يخرج عن هذه القاعدة شيء إلا بسبب ؛ مثل: ﴿ إِنْ تُعَذَّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَفُور لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَفُور المَعْمَ عَرَة وكمال تصرف: ﴿ إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَفِر المَعْمَ عَرَة وكمال تصرف: ﴿ إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ المُغْور اللهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ، فهؤلاء لهم حالة إما عذاب وإما رحمة ومغفرة ، اللهم ما تقتضيه العزة والحكمة لعنادهم واستكبارهم ، والحاصل أنه لا يخرج عن ما تدل فلهم ما تقتضيه العزة والحكمة لعنادهم واستكبارهم ، والحاصل أنه لا يخرج عن ما تدل الآية من الحكم إلى شيء من أسماء اللّه ليس ما يتضمن ذلك الحكم إلا لسبب وفائدة .

الوجه الثاني من هذه القاعدة: أن حَثْم الآية باسم من أسماء الله يدل على أن الحكم مطابق لذلك الاسم، فهذا الوجه غير الوجه الأول، فمثلاً: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ [المائدة: ٣٤]، وكان الإنسان يتوقع أن يُقال: ستسقط عنهم العقوبة، لكنه لم يقل هذا، وإنما قال: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي: سقط عنهم الحد في عموم مغفرة الله ورحمته، ومن ذلك قوله تعالى في المولى: ﴿ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ والبقرة: ٢٢٦ - ٢٢٧]؛ لأن فينهم إلى رَحِيمٌ \* وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٦ - ٢٢٧]؛ لأن فينهم إلى زوجاتهم مما يحبه الله ويكون سببًا للمغفرة والرحمة، وأما عزمهم الطلاق فهو أمرّ ليس روجاتهم مما يحبه الله ويكون سببًا للمغفرة والرحمة، وأما عزمهم الطلاق فهو أمرّ ليس محبوبًا إلى الله، ولهذا قرنه بما يشير إلى نوع من العقوبة فقال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ محبوبًا إلى الله، ولهذا قرنه بما يشير إلى نوع من العقوبة فقال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ هذا هو مجمل هذه القاعدة.

المعرف بـ «أل » يدل على ملاحظة أصل الصفة مثل: ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأعراف: ٢٠٠]، وفي آية أخرى: ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦]، فالآيتان سواء في اللفظ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦]، فالآيتان سواء في اللفظ

Hilly bedfore House .

وفي كل شيء ، إلا في العريف في وسميع وعليم ، فيكون في الآية الأولى لوحظ فيها مطلق الصفة .

#### القاعدة العشرون

#### القرآن كله محكم باعتبار، وكله متشابه بإعتبار، المرآن كله محم

ت الله الله المنطقة مصكم وبعضه متشابه باعتباد فالمتاه الله الله

وقد وصفه الله تعالى بكل واحدة من هذه الأوصاف الثلاث. فوصفه بأنه محكم في عدة آيات، وأنه وأخكِمَتُ آياتُهُ ثُمَّ فَصَلَتْ مِنْ لَكُنْ حَكِيم خَيير له [مود: ١]، ومعنى ذلك: أنه في غاية الإحكام ونهاية الانتظام، فأخباره كلها حق وصدق، لا تناقض فيها ولا اختلاف، وأوامره كلها خير وبركة وصلاح، ونواهيه متعلقة بالشرور والأضرار والاخلاق الرذيلة والأعمال السيئة، فهذا إخكامة.

وَوَصَفَهُ بِأَنَّهُ مَتَشَابِهُ فَي قُولُهِ: ﴿ اللَّهُ نَزُّلُ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا ﴾ [الزمر: ٣٣] أي متشابهًا في الحسن والصدق والحق، ووروده بالمعاني النافعة المزكية للعقول، المطهرة للقلوب، المصلحة للأحوال، فالفاظه أحسن الألفاظ، ومعانيه أحسن المعاني.

وَوَصَفَهُ بِأَنَّ: ﴿ مِنْهُ آیَاتَ مُحَكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٍ ﴾ وآل عمران: ٧]، فهنا وصفه بأن بعضه هكذا أو بعضه هكذاه وأن أهل العلم بالكتاب يردون المتشابه منه إلى المحكم، فيصير كله محكمًا، ويقولون: ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبّنا ﴾ [آل عمران: ٧] أي: وما كان من عنده فلا تناقض فيه، فما اشتبه منه في موضع فشره الموضع الآخر المحكم، فحصل العليم وزال الإشكال منه في موضع فشره الموضع الآخر المحكم، فحصل العليم وزال الإشكال ولهذا النوع أيثلةً، منها: ما تقدم من الإخبار بأنه على كل شيء قدير، وأن منها

شاءَ اللَّه كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه يهدي من يشاء ويضل من يشاء.

فإذا اشتبهت على مَنْ ظن به خلاف الحكمة ، وأن هدايته وإضلاله يكونُ بُحِزَافًا لغير سبب وضحت هذا الإطلاق الآياتُ الأُخر الدالة على أن هدايته لها أسباب ، يفعلها العبد ، ويتصف بها ؛ مثل قوله : ﴿ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رَضُوانَهُ سُئِلَ السَّلَامِ ﴾ [المائدة: ١٧] ، وأن إضلاله لعبده لها أسباب من العبد ، وهو توليه للشيطان : ﴿ فَرِيقًا هَدَى وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ [الأعراف: ٣٠] ، ﴿ فَلَمَّا زَاعُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ الصند : ٥] .

وإذا اشتبهت على الجبري الذي يَرَى أن أفعال العباد مجبورون عليها، بينتها الآيات الأخر الكثيرة الدالة على أن الله لم يجبر العباد، وأن أعمالهم واقعة باختيارهم وقدرتهم، وأضافها إليهم في آيات غير منحصرة.

كما أن هذه الآيات التي أضاف الله فيها الأعمال إلى العبادِ حَسَنَها وسيئها ، إذا اشتبهت على القدرية النُّفَاة ، فظنوا أنها منقطعة عن قضاء الله وقدره ، وأن الله ما شاءها منهم ولا قدَّرها ، تُليت عليهم الآيات الكثيرة الصريحة بتناول قدرة الله لكل شيء من الأعيان والأعمال والأوصاف ، وأن الله خالق كل شيء .

ومن ذلك أعمال العباد، وأن العبادَ لا يشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين.

وقيل للطائفتين: إن الآيات والنصوص كلّها حق، ويجبُ على كل مسلم تصديقها والإيمان بها كلها، وأنها لا تتنافى، فهي واقعة منهم وبقدرتهم وإرادتهم، وأن الله تعالى خالقهم وخالق قدرتهم وإرادتهم.

وما أُجْمِلَ في بعض الآيات فَسَّرَتُه آيات أخر، وما لم يتوضّح في موضع

توضَّح في موضع آخر. وما كان معروفًا بين الناس وورد فيه القرآن آمرًا أو قاهيًا، كالصلاة والزكاة، والزنا والظلم، ولم يُفْصًله، فليس مُجملًا؛ لأنه أوشدهم إلى ما كانوا يعرفون، وأحالهم على ما كانوا به متلبسين، فليس فيه إشكال بوجه. والله أعلم.

وهذه القاعدة بين فيها المؤلف أن القرآن وصفه الله تعالى بأنه محكم وبأنه متشابه وبأنه جامع بينهما محكم ومتشابه ، فعلى المعنى الأول : محكم أي متقن فأخباره صدق وأحكامه عدل ؛ الأن اختل في اخبر يكون بمخالفة الصدق ، واختل في الحكم يكون بمخالفة المعدل، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَتَـمُّتْ كَلِمَةُ رَبُّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا ﴾ [ الأنعام: ١٥ ٥] ، لأنه كله محكم من هذا الوجه محكم أي متقن في أخباره وفي أحكامه ، ففي أخباره كلها صدق وليس فيها كذب، وفي أحكامه كلها عدل ليس فيها جَوْر ولا ظلم بوجه من الوجوه، ونزيد أيضًا بالنسبة لشريعة الإسلام الحمدية أن أحكامه كلها يسر ليس فيها مشقة كما قال تعالى الي وصف النبي عَلَيْكَ : ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الإعراف: ٧٥١]، وصفه بأنه متشابه ؛ أي يشبه بعضه بعضًا في الكمال والجودة في الأسلوب والبلاغة في الصدق في العدل في كل شيء، فبعضه يشبه بعضًا لا يخالف لفظًا ولا يناقضه ، أمره بين أمرين ؛ الإحكام والتشابه ، فمعنى الإحكام هنا : ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكِ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ ﴾ [آل عمران : ٧] أي : واضحات جليات ، الإحكام هنا بمعني الإيضاح والبيان، والمتشابه هو الخفي المعنى الذي لا يتبين وجه صوابه إلا للراسخين في العلم ، ولهذا قال : ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران : ٧] ، وأما الراسخون في العلم فيقولون آمنا به ويعلمون أنه يخفى على غيرهم ، وهنا محط النزاع وَمَحَظُ الْأَفْكَارُ وَمُوضَعِ الاختبارِ ، فإن من الناس من إذا رأى مثل هذة النصوص المشابهة التي ظاهرها يخالف بعضًا أحدُ منها سببًا للطعن في القرآن الكريم، وقال: إنَّ هذَّا ٱلقرآن يتناقض، ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً ﴾ [الشورى: ١٦]، ثم يقول: ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِّيرُ ﴾ [المقررى و ١ و ٢ م إذا كان سميعًا بصيرًا فقد ماثل مَنْ له سمع وبصر". إذِينَ فيه استباه ، ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ [الرسلات: ٣٦]، ﴿ يَوْمَنِذِ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٤٢]، ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبُنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، ﴿ نَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِ زُرْقًا ﴾ [طه: قَالُوا وَاللَّهِ رَبُنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، ﴿ نَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِ زُرْقًا ﴾ [طه: ١٠٦]، ومثل هذه الآيات يقول قائل : هذا تناقض، ﴿ قَالُوا وَاللّهِ رَبّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ ، وفي الآية الأخرى : ﴿ وَلَا يَكْتُمُونَ اللّهَ حَدِيثًا ﴾ ، والذي حلف : «ما هو مشرك » كاتم أم لا ؟ كاتم ، بل حالف على يَكْتُمُونَ اللّه حَدِيثًا ﴾ ، والذي حلف : «ما هو مشرك » كاتم أم لا ؟ كاتم ، بل حالف على ذلك ، يقول : والله ما أشرك ، وهو كاذب ، فهذا التناقض ؛ الذي يقول هذا هم الذين في قلوبهم زيغ : ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَنْطِقُونَ ﴾ ، مع أنه حدثنا في الآية الأخرى أنه ينطقون ﴿ وَلَا يَكْتُمُونَ اللّهَ حَدِيثًا ﴾ .

إذن هذا تناقض. يقول ذلك من كان في قلبه زيغ، فتجد الزائنين - والعياذ بالله -يتبعون هذا المتشابه ، إذن نقول على الوجه الثالث المحكم يشاركه الواضح البَينُ ، والمتشابه الخفي الذي لا يتبين إلا للراسخين في العلم ، فإن قلت : ما الحكمة في أن الله عز وجل يجعل هذا؟ لماذا لم يكن القرآن كله محكمًا ظاهر المعنى بَيُّنًا؟ قلت: الحكمة في ذلك الامتحان والاختبار ؛ لأن من الزائغين يتخذون من ذلك مطعنًا للقرآن ليبرروا لأنفسهم الكفر به - والعياذ بالله - وأما الراسخون في العلم فيتخذون من هذا بيانًا لحكمة الله عز وجل في جعل القرآن على هذين الوجهين محكمًا ومتشابهًا حتى يحيا مَنْ حَيَّ عن بينة ويهلك مَنْ هلك عن بينة. وهذا كما نراه الآن في كلمات الله الشرعية يكون أيضًا في كلمات الله الكونية ، قد يأتي رجل بجوار صاحب قبر ويقول : يا ولي الله ، يا سيدي ، يا مَلْجئي ، ما مُستغاثي أنقذ ولدي من المرض ، فإذا ذهب إلى بيته وجد ولده قد برئ ، فيه اشتباه أن الذي برأ ولده الولى ، لكن عندما يأتي مثل هذه الحال إلى الراسخين في العلم يقولون : لا يمكن أن يكون هذا من صاحب القبر ؛ لأن صاحب القبر دون الله ، والله عز وجل يقول : ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْتًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [النحل: ٧٠]، ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٢]، ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِـمَّنْ

يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَسُومِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ هُعَاقِهِمْ غَلْقُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]، فيقول الراسخون في العلم ؛ نحن تعلم علم اليقين أن هذا ليس من دهاء هؤلاء ، ولكنه فتنة من اللَّه عز وجل عند دعاء هؤلاء لا بدعاء هؤلاء .

#### القاعدة الحاذية والعشرون

# القرآن يجري في إرشاداته مع الزمان والأحوال في المهالية المادية العرف والعوائد المادية العرف والعوائد المادية العرف والعوائد المادية المادية العرف والعوائد المادية الم

وهذه قاعدة جليلة المقدار، عظيمة النفع، فإن الله أمرَ عباده بالمعروف. وهو ما عُرف خسنه شرعًا وعقلًا وعرفًا. ونهاهم عن المنكر، وهو ما ظهر فبنحه شرعًا وعقلًا وعرفًا. وأمرَ المؤمنينَ بالأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر، ووصفهم بذلك.

قما كان من المعروف لا يتغير في الأحوال والأوقات كالصلاة والزكاة، والصوم، والحج، وغيرها من الشرائع الراتبة فإنه أمر به: كل في وقت. والواجب على الأولين من هذه الأمة. وما كان من المنكر لا يتغير كذلك بتغير الأوقات كالشرك والقتل بغير حق، والزنا، وشرب الخمر، ونحوها ثبتت أحكامه في كل زمان ومكان، لا تتغير، ولا يختلف حكمها.

وما كان يختلف باختلاف الأمكنة والأزمنة والأحوال، فهو المراد ههنا. فإن الله تعالى يَرُدّهم فيه إلى العرف والعادة والمصلحة المتعينة في ذلك الوقت.

وذلك أنه أمَر بالإحسان إلى الوالدين بالأقوال والأفعال على ولم يعين المبلود شيئًا مخصوصًا من الإحسان والبر، ليعم كل ما تجدد من الأوصاف والأحوال،

فقد يكون الإحسان إليهم في وقت غير الإحسان في الوقت الآخر، وفي حق شخص دون حق الشخص الآخر.

فالواجب الذي أوجبه الله النظر في الإحسان المعروف في وَقْتِكَ وَمَكَانِكَ في حق والديك.

ومثل ذلك: ما أُمر به من الإحسان إلى الأقارب والجيران والأصحاب ونحوهم، فإن ذلك راجعٌ في نوعه وجنسه وأفرادِه إلى ما يتعارفه الناسُ إحسانًا.

وكذلك ضده من العقوق والإساءة ، ينظرُ فيه إلى العرف ، وكذلك قال تعالى : ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩] : ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] ، فردّ الله الزوجين في عشرتهما وأداء حق كل منهما على الآخر على المعروف المتعارف عند الناس في قُطْرِكَ ، وبلدك وحالك .

وذلك يختلفُ اختلافًا عظيمًا، لا يمكن إحصاؤه عَدًّا.

فدخل ذلك كله في هذه النصوص المختصرة. وهذا من آيات القرآن وبراهين صدقه.

وقال تعالى : ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١] ، ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشًا ﴾ [الأعراف: ٢٦] فأمر عباده الأكل والشرب واللباس ، ولم يعين شيعًا من الطعام والشراب واللباس ، وهو يعلم أن هذه الأمور تختلفُ باختلاف الأحوال فيتعلق بها أمره حيث كانت ، لا ينظرُ إلى ما كانَ موجودًا منها وقت نزول القرآن فقط.

وكذلك قوله: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، ومن المعلوم: أن السلاح والقوة الموجودة وقت نزول القرآن غير نوع القوة الموجودة بعد ذلك.

the literal

فهذا النص يتناول كل ما يستطاع من القوة في كل وقت و بما يناسبه ويليق بهذا وكذلك لما قال تعالى: ﴿ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ والنساء: الله يعين لنا نوعًا من التجارة ولا جنسًا. ولم يُحَدّد لنا القاظا يحصل بها الرضى وهذا يدل على أن الله أباح كلَّ ما عُدَّ تجارةً ما لم ينه عنه الشارع، وأن ما حصل به الرضى من الأقوال والأفعال انعقدت به التجارة، فساحقق الرضى من قولٍ أو فعل، انعقدت به المعاوضات والتبرعات.

#### القاعدة الثانية والعشرون

#### في مقاصد أمثلة القرآن

اعلم أن القرآن الكريم احتوى على أعلى وأكمل وأنفع المواضيع التي يَحتاج الخلق إليها في جميع الأنواع، فقد احتوى على أحسن طرق التعليم، وإيصال المعاني إلى القلوب بأيسر شيء وأوضحه.

فمن أنواع تعاليمه العالية: ضرب الأمثال، وهذا النوع يذكره الباري في الأمور المهمة، كالتوحيد وحال الموحد والشرك وحال أهله، والأعمال العامة الحليلة. ويقصد بذلك كُلّه توضيح المعاني النافعة، وتمثيلها بالأمور المحسوسة، ليصير القلب كأنه يشاهد معانيها رَأْيَ عين.

وهذا من عناية الباري بعباده ولطفه .

فقد مَثَّلَ الله الوجي والعلم الذي أنوله على رسوله في عدة آيانت بالغيث والمطر النازل من السماء، وقلوبَ الناس بالأراضي والأدوية، وإنّ عمل اللوجي

والعلم في القلوب كعمل الغيث والمطر في الأراضي، فمنها أراضٍ طيبة تقبل الماء وتُنبت الكلا والعشب الكثير. كمثل القلوب الفاهمة التي تفهم عن الله ورسوله وَحْيَهُ وكلامه، وَتَعْقِلُه، وتعمل به علما وتعليما بحسب حالها. كالأراضي بحسب حالها. ومنها أراضٍ تمسك الماء ولا تنبت الكلا، فينتفع الناسُ بالماء الذي تمسكه فيشربون ويسقون مواشيهم وأراضيهم، كالقلوب التي تحفظ الوحي من القرآن والسنة وَتُلقِيه إلى الأُمَّة ولكن ليس عندها من الدراية والمعرفة بمعانيه ما عند الأولين، وهؤلاء على خير ولكنهم دون أولئك.

لأن هؤلاء الآخرين بمنزلة الصيادلة والأولون بمنزلة الأطباء ، ومعلوم أن انتفاع الناس بالأطباء أكثر من انتفاعهم بالصيادلة . فحفّاظ الحديث - مثلًا - ورواة الحديث الذين ليس عندهم فقه وعلم هم بمنزلة هؤلاء مثل الأرض التي يصيبها المطر لكنها لا تنبت إنما تحفظ الماء ، فمن جاء استقى وشرب وانتفع ، وأما أهل العلم والفقه فإنهم كالأراضي الخصبة التي تنبت فينتفع الناس بها .

ومنها: أراضٍ لا تمسك ماءً ولا تنبت كلاً. كمثل القلوب التي لا تنتفع بالوحي لا علما ولا حفظا ولا عملًا.

ومناسبةُ الأراضي للقلوب كما ترى في غاية الظهور. وأما مناسبةُ تشبيهه الوحيَ بالغيث لأن الغيث فيه حياة الأرض والعباد وأرزاقهم الحسية، والوحي فيه حياة القلوب والأرواح ومادة أرزاقهم المعنوية (١).

وكذلك مَثْل الله كلمة التوحيد بالشجرة الطيبة التي تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها. فكذلك شجرة التوحيد ثابتة بقلب صاحبها معرفة وتصديقًا وإيمانًا، وإرادة لموجبها، وتؤتي أكلها وهو منافعها كل وقت من النيات الطيبة والأخلاق

<sup>(</sup>١) هذا المثال ورد في حديث أبي موسى الأشعري عند البخاري (٧٩) ، ومسلم (٢٢٨٢) . وانظر كلام ابن القيم عليه في ( الوابل الصيب ) (ص ١١٤- ١٢٠) ، وكلام ابن حجر في ( فتح الباري ) (١٧٥/١) .

الزكية ، والأعمال الصالحة والهَدْي المستقيم ، ونفع صاحبها وانتفاع الناس به . وهي صاعدة إلى السماء لإخلاص صاحبها وعلمه ويقينه .

ومثّل الله الشرك والمشرك بأن من اتخذ مع الله إلها يتعزّز به ويزعم منه النفع، ودفع الضر كالعنكبوت اتخذت بيتا وهو أوهن البيوت وأوهاها، فنما ازدادت باتخاذه إلا ضعفا إلى ضعفها ألى كذلك المشرك ما ازداد باتخاذه وليا ونصيرا من دون الله إلا ضعفا؛ لأن قلبه انقطع عن الله، ومن انقطع قلبه عن الله حلّه الصّغفُ من كل وجه، وتعلقه بالمخلوق زاده وهنا إلى وهنه، فإنه اتّكل عليه، وظن منه حصول المنافع، فخاب ظنه وانقطع أمله، وألمّا المؤمن فإنه قوي عليه، وظن منه حصول المنافع، فخاب ظنه وانقطع أمله، وألمّا المؤمن فإنه قوي بالله بقوة إيمانه وتوحيده وتعلقه بالله وحده، الذي بيده الأثمر والنفع، ودفع المنتزر، وهو متصوف في أحواله كلها كالعبد الذي استقام على حراط مستقيم في أقواله وأفعاله، منطلق الإرادة تقرر عن رق المخلوقين، غير عليه لهم بوجه من الوجوه، بخلاف المشرك فإنه كالعبد الأصم الأبكم الذي هو كلّ على عولاه، أينما يوجهه لا يأت بخير، لأن قلبه متقيدٌ للمخلوقين مُسترق لهم، ليس له انطلاق ولا تصرف في الخير.

ومثله أيضًا كالذي خر من السماء فتخطّفته الطيور . ومَزَقْتُه كُلّ مُمْرَق .

وهؤلاء الذين زعموا أنهم آلهة يتفعون ويُدْعَوْن لو اجتمعوا كلهم على خَلَق أضعف المخلوقات، وهو الذباب لم يقدروا باجتماعهم على علقه فكيف بمضهم، فكيف بغرد من مئات الألوف منهم. وأبلغ من ذلك أن الذباب لو يسلبهم شيعًا لم يقدروا على استخلاصه منه ورده، فهل فوق هذا الضعف ضعف ؟ وهل أعظم من هذا الغرور الذي وقع فيه المشرك شيء ؟ وهو مع عنه الغرور وهذا الوَمْن والضعف مُتَقَسِّمٌ قلبه بين عدة آلهة كالعبد بين الشركاء

<sup>(</sup>١) وهو قوله تعالى : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن هُونِ اللَّهِ أَوْلِيَّاءَ كَمَثَلِ الْمُعَكَثِمُوتِ النَّخَذَتُ يَتِنَّا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبِيوتِ
لَيْنَتُ الْمَعَكَبُوتِ لَوْ كَاتُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [ العنكبوت : ٤١ ] .

المتشاكسين ولا يتمكن من إرضاء أحدهم دون الآخر. فهو معهم في شر دائم وشقاء متراكم. فلو استحضر المشرك بعض هذه الأحوال الوخيمة لرَبَأ بنفسه عما هو عليه، ولعلم أنه قد أضاع عقله ورأيه بعد ما أضاع دينه. وأما الموحّد فإنه خالصٌ لربه، لا يعبدُ إلا هو () ولا يرجو ولا يخشى سواه وقد اطمأن قلبه، واستراح، وعلم (أن) الدين (هو) الحق، وأن عاقبته أحمدُ العواقب، ومآله الخيرُ والفلاح والسعادة الأبدية، فهو في حياةٍ طيبة، ويطمعُ في حياة أطيبَ منها.

ومثل الله الأعمال بالبساتين، فذكر العمل الكامل الخالص له الذي لم يعرض له ما يفسده كبستان في أحسن المواضع، وأعلاها تنتابُه الرياح النافعة، وقد ضَخى وبرز للشمس، وفي خلاله الأنهارُ الجارية المتدفقة. فإن لم تكن غزيرة فإنها كافية له كالطّل الذي ينزلُ من السماء، ومع ذلك فأرضُه أطيبُ الأراضي وأزكاها فمع توفر هذه الشروط لا تَسألُ عمّا هو عليه من زَهاءِ الأشجار وطيب الظلال، ووفور النّمار، فصاحبه في نعيم وَرَغَدِ متواصل وهو آمن من انقطاعه وتلفه، فإن كان هذا البستان لإنسان قد كَبُر وضعف من العمل وعنده عائلة ضعاف لا مساعدة منهم ولا كفاءة، وقد اغتبط به حيث كان مادته ومادة عائلته ثم إنه جاءته آفة وإعصار أحرقه وأتلفه عن آخرهم (٢). فكيف تكون حسرة هذا المغرور ؟ وكيف تكون مصيبته ؟ وهذا هو الذي جاء بعد العمل بما يبطل عمله الصالح من الشرك أو النفاق أو المعاصي والمحرقة. فيا ويحه، بعد ما كان بستانه زاكيًا زهيًا أصبح تالفًا قد أَيِسَ من عَوْده، وبقي بحسرته مع عائلته.

فهذا من أحسن الأمثال وأنسبها. فقد ذكر الله صفة بستان من ثبته الله

لَمَلُكُمْ تَتَفَكُّرُونَ ﴾ [ البقرة : ٢٦٦] .

<sup>(</sup>١) قال الشيخ ابن عثيمين : الصواب من جهة الإعراب : و لا يعبد إلا إياه ، ؛ لأنه ضمير النصب . (٢) وهو قوله تعالى : ﴿ أَيَوَدُّ أَحَدُّكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةً مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْقَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةً شُمَفَاءً فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَاعْتَرَفَّتُ كَذَلِكَ يُبَيْنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ

على الإيمان، والعمل وبستان من أبطل عمله بما ينافيه ويضاده ويؤخل من فلك إن الذي لم يوفق للإيمان ولا للعمل أصلا أنه ليس له بستان أصلا.

ووجه تشبيه الأعمال بالبساتين: أنّ البساتين تمدها المياه وطيب المحل وحسن الموقع فكذلك الأعمال يمدها الوحي النازل من حياة القلوب الطيبة. وقد جمع العامل جميع شروط قبول العمل من الاجتهاد والإخلاص والمتابعة. فأثمر عمله كلَّ زوج بهيج.

وقد مثّل اللَّه عمل الكَافر بالسَّراب الذي يحسبه الظمآن مَّاء. فيَأْتَيهُ وقد اشتد به الظمأ، وأنهكه الإعياء، فيجده سرابا(١).

ومثّله بالرماد الذي أحرق ، فجاءته الرياح فذرته فلم تبق منه باقية (٢٠٠٠ وهذا مناسب لحال الكافر وبطلان عمله . فإن كفره ومعاصيّه بمنزلة النار المحرقة وعمله بمنزلة الرماد والسراب الذي لا حقيقة له وهو كان يعتقده نافعا له ، فإذا وصله ولم يجده شيقًا تقطعت نفسه حسرات. ووجد الله عنده فوفاه حسابه .

كما مثّل نفقات المخلصين بذلك البستان الذكي الزاهي المناب مطر شديد ومثل نفقات المرائين بحجر أمْلَسَ عليه شيء من تراب ، فأصابه مطر شديد تركه صلدا لا شيء فيه ، لأن قلب المرائي لا إيمان فيه ولا تصديق ولا إحلاصه، فهو قاس كالحجر ، فنفقته حيث لم تصدر عن إيمان ، بل رياء وسمعة . لم المؤثر في قلبه حياةً ولا زكاة . كهذا المطر الذي لم يؤثر في هذا الحجر الأملسِ شيقًا أنا .

<sup>(</sup>١) وهو قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاء حَتَّى إِذَا جَلَيْهُ لَمْ يَبَعِلْهُ شَيْعًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِندَهُ فَوَفَّاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ [ النور : ٣٩ ] .

<sup>(</sup>٢) وهو قوله تعالى : ﴿ مُثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ يِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيخُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لِأَ يَقْدِرُونَ كُمَّا ﴿ كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الصَّلاَلُ الْبِيدُ ﴾ [ إيراهيم : ١٨ ] .

 <sup>(</sup>٣) وَهُو قُولُمْ تَعَالَى : ﴿ وَمَثَلُ اللَّذِينَ يُمُوقُونَ أَمْوَالَهُمُ اثْتِفَاء مَوْضَاتِ اللَّهِ وَتَثْنِينًا مَنْ أَنفُسِهِمْ كَمَقَلِ جَنَّةً فِيرَبُونَ اللَّهِ وَمَالِمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَيْكُ مَالَةً وَاللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَيْكُ مَاللَّهُ وَتَا النَّاسِ = (٤) وهو قوله تعالى ﴿ يَا آيُهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُبْطِلُواْ صَدَفَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُمْفِقُ مَاللَّهُ رِنَاء النَّاسِ =

وهذه الأمثال إذا طُبِقت على مُمَثَّلاتها وَضَّحتها وبينتها وبينت مراتبها من الخير والشر، والكمال والنقصان.

ومثل الله حال المنافقين بحال من هو في ظلمة ، فاستوقد نارًا من غيره ، ثم لما أضاءت ما حوله وتبين له الطريق ذهب نورهم وانطفاً ضوءهم فبقوا في ظلمة عظيمة أعظم من الظلمة التي كانوا عليها أولًا ، وهكذا المنافق استنار بنور الإيمان ، فلما تبين له الهدى غلبت عليهم الشقّوة ، واستولت عليهم الحيرة ، فذهب عنه نوره أحوج ما هو إليه ، وبقي في ظلمة متحيرًا. فهم لا يرجعون لأن سنة الله في عباده أن من بان له الهدى واتضح له الحق ثم رجع عنه أنه لا يوفقه بعد ذلك للهداية ، لأنه رأى الحق فتركه ، وعرف الضلال فاتبعه .

وفي الآية الكريمة: ﴿ فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٧]، ونحن نعلم أن النار فيها حرارة وفيها نور، فإذا ذهب النور حلت الظلمة وبقيت أيضًا الحرارة، فصاروا – والعياذ بالله – في حرارة وظلمة، فكما قال الشيخ: هؤلاء لما رأوا الإيمان فتركوه ذهب الله بنورهم، وكما قال تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْيِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٠].

ولهذا من أشر ما يكون إن الإنسان يَبِينُ له الحق – ولو في مسألة جزئية – ثم يتركه اتباعًا لهوى نفسه ، أو خوفًا من العامة ، أو ما أشبه ذلك ، فهذا ربما يُحْرم الحق في المستقبل ولا يبين له ، أو يَبِينُ له ولكنه يصرُّ على خلافه ، ولهذا يجب على الإنسان إذا علم الحق أن يادر به أيًّا كان ، سواء كان ذلك في أصول الدين أو في فروعه ، إن صَحُّ أن يقسم الدين إلى أصول وفروع ؛ لأن بعض العلماء كشيخ الإسلام ابن تيمية يقول : الدين لا يُقسم إلى أصول وفروع .

وهذا المثل ينطبق على المنافقين الذي تبصُّروا وعرفوا، ثم غلبت عليهم

وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلَّ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءِ
 مُمَّا كَسَبُواْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٦٤ ] .

الأغراض الضارة فتركوا الإيمان .

والمثال الثاني وهو قوله: ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرُقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِيْ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [البقة: ١٩] ينطبق على المنافقين الضالين المتحيرين الذين يسمعون القرآن ولم يعرفوا المراد منه ؛ لأنهم أعرضوا عنه ، وكرهوا سماعه اتباعًا لرؤسائهم وسادتهم سما

ومثل الله الحياة الدنيا وزهرتها والاغترار بها بحالة زهرة الربيع، تُعجبُ الناظرين، وتغر الجاهلين، ويظنون بقاءها، ولا يُؤَمِّنُونَ زَوْالها مُ قَلَهُوا بها عما خلقوا له، فأصبحت عنهم زائلة، وأضحوا لنعيمها مفارقين في أسرع وقت كهذا الربيع إذا أصبح بعد الاخضرار هشيما، وبعد الحياة يَهنشا رميما.

وهذا الوصف قد شاهده الخلق واعترف به البرُّ والفاجِّر، ولكنَّ سَكَرَ الشهواتُ وضعف داعي الإيمان اقتضى إيثار العاجل على الآلِجُل.

هذه القاعدة تدل على أن بيان القرآن ينقسم إلى قسمين ؛ بيان مستقل ، وبيان بضرب الأمثال . ضرب الأمثال وهو تشبيه المعقول بالحسوس ليتعتب ويتبين ، فإن ضرب الأمثال يقرب المعاني إلى الأذهان ، فإنك لو ذهبت تصف حال اللين يعبدون من دون الله أوثانًا في الذل والضعف وعدم الوصول للمقصود ، لو ذهبت تتكلم بصفحة كأملة ما كان كقوله تعالى : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ التَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِياءَ كَمَثَلِ الْمَنْكَبُوثِ التَّحَدُث بَيَّتًا ﴾ تعالى : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ التَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِياءَ كَمَثَلِ الْمَنْكَبُوثِ التَّحَدُث بَيَّتًا ﴾ واستحرت : ١٤] ، هذا واضح جدًا ، مع أنه كلمات يسيرة ؛ لأنه شبه الأمور المقولة بالأمور المعولة بالأمور بشيء إلا كَباسِط كَفِيهِ إلى المناء إلى المناء عمل المناه عبل ، بل ولا يعتقر على يدعو هذه الأصنام كالذي يسط يديه إلى لماء ، فهل يصل إلى فعه ؟ أبدًا ما يصل ، بل ولا يستقر على يديه ، هكلة أيضًا الذين يدعون من دون الله مسحانه وتعالى . وفي القاعدة يستقر على يديه ، هكلة أيضًا الذين يدعون من دون الله مسحانه وتعالى . وفي القاعدة أيضًا أن من طرق تعين القرآن وبيانه ضرب الأمثال وهو تشبيه الأشياء المقولة بالأشياء المصومة لتبين في الذهن صورتها وتصدح بأقرب وسيلة عكنة .

#### القاعدة الثالثة والعشرون

#### إرشاداتُ القرآن على نوعين

أحدهما : أن يرشدَ أمرًا أو نهيا وخبرا إلى أمر معروف شرعًا أو معروف عرفًا كما تقدم.

والنوع الثاني : أن يرشدَ إلى استخراج الأشياء النافعة من أصول معروفة ، ويُعْمِلَ الفكر في استفادة المنافع منها .

وهذه القاعدة شريفة جلية القَدْر.

أما النوع الأول: فأكثر إرشاداتِ القرآن في الأمور الخبرية والأمور الحُكْمِية داخلة فيها.

وأما النوع الثاني - وهو المقصود هنا - فإنه دعا عباده في آيات كثيرة إلى النظر التفكر في خلق السماوات والأرض، وما خلق الله فيها من العوالم، وإلى النظر فيها. وأخبر أنه سخّرها لمصالحنا ومنافعنا وأنه أنزل الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس: ﴿ وَسَخْرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ بَحِمِيعًا مِنْهُ ﴾ [الجائبة: ١٣]، فنبه العقول على التفكر فيها، واستخراج أنواع العلوم والفوائد منها.

وذلك أننا إذا فكرنا فيها ، ونظرنا حالها ، وأوصافها ، وانتظامها ولأي شيء خلقت ولأي فائدة أُبقيت ؟ وماذا فيها من الآيات وما احتوت عليه من المنافع ؟ أفادنا هذا الفكر فيها علمين جليلين :

أحدهما : أننا نستدل بها على ما لله من صفات الكمال والعظمة وما له من النعم الواسعة والأيادي المتكاثرة ، وعلى صدق ما أخبَر به من المعادِ والجنةِ والنار ، وعلى صدقِ رُسله وحقيقة ما جاءوا به . وهذا النوع قد أكثر منه أهل العلم كُلُّ ذكر ما وصل إليه علمه ، فإن الله أخبر أن الآيات إنما ينتفع بها أولوا الألباب .

وهذا أجل العِلْمين وأعلاهما، وأكملهما.

والعلم الثاني: أننا نتفكر فيها ونستخرج منها المنافع المتنوعة فإن الله سخرها لنا وسلطنا على استخراج جميع ما لنا فيها من المنافع والخيرات الدينية والديوية، وسخر لنا أرضها لنحرتها وتزرعها ونغرسها ونستخرج معادنها وبركتها وجعلها طوع علومنا وأعمالنا لنستخرج منها الصناعات النافعة. فلجميع فنون الصناعات على كثرتها وتنوعها وتفوقها - لا سيما في هذه الأوقات - كل ذلك داخل في تسخيرها لنا. وقد عُرفت الحاجة بل الضرورة في هذه الأوقات إلى استنباط المنافع وترقية الصنائع إلى ما لاحد له وقد ظهر في هذه الأوقات من موادها وعناصرها أمور فيها فوائد عظيمة للخلق.

وقد تقدم لنا في قاعدة اللازم وأن ما لا تتم الأمور المطلوبة إلا بعن فهلو مطلوب وهذا يدل على أن تعلم الصناعات والمخترعات الحادثة من الأمور المطلوبة شرعًا، كما هي مطلوبة لازمة عقلًا، وأنها من الجهاد في سبيل الله المعلوبة عقلًا المعلوبة للمعلوبة للمعلوبة للمعلوبة للمعلوبة المعلوبة الم

فإن القرآن نبه العباد أنه جعل الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس، وأله سخر لهم ما في الأرض، فعليهم أن يسعوا لتحصيل هذه المتافع من أقرب الطرق إلى تحصيلها، وهي معروفة بالتجارب.

وهذا من آيات القرآن. وهو أكبرُ دليلٍ على سعة علم الله وحكمته ورحمته بعبادِه بأن أباح لهم جميع النعم، ويسر لهم الوصول إليها بطرق لا توال تحدث وقتًا بعد وقت. وأيضًا قد أخبر في عدة آيات أنه تذكرة يتذكر به العباد كلَّ ما ينفعهم فيسلكونه وما يضرهم فيتركونه، وأنه هداية لجميع المصالح.

خلاصة هذه القاعدة أن الله سبحانه وتعالى أرشد الناس بهذا القرآن العظيم وأن إرشاده ينقسم إلى قسمين: أوامر ونواه وأخبار فيها عظة وعبرة ، وهذه واضحة . والثاني : إرشاد إلى أمور وراء ذلك ، ما تتعلق بالأمر والنهي ، يستدلون بها على كمال قدرة الله عز وجل وكمال رحمته، وينتفعون بها أيضًا في أمور دنياهم، مثل: ﴿ قُل انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [ يونس : ١٠١] ، ومثل قوله تعالى : ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا ﴾ [آل عمران: ١٩١]، ومثل قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاس ﴾ [الحديد: ٢٥] ، فإنه إذا علم الإنسان أن في الحديد بأسًا شديدًا اعتمد عليه في الأمور التي تحتاج إلى قوة وإلى متانة ، وكذلك إذا علم أن فيه منافع ذهب يطلب هذه المنافع ، فكيف هذا الحديد ويصهره ويضعه على حسب المنافع التي أرادها ، لو أن الله عز وجل شرح هذه المنافع وكيفية الوصول إليها ، لكنا نحتاج إلى مجلدات كما هو موجود في كتب هذا العلم ، وكان الناس في هذا الوقت لا يعرفون عن هذا شيئًا ، ولكنه قال : الحديد فيه منافع . فإذا قال ربنا عز وجل الحديد فيه منافع ؛ فمعنى ذلك أننا نسخر علومنا وأفهامنا للوصول إلى تلك المنافع التي عَبُّر الله عنها بهذا الجمع الذي هو صيغة منتهي الجموع.

\* \* \*

#### القاعدة الرابعة والعشرون

#### القرآن يرشد إلى التوسط والاعتدال ويذم التقصير والغلو ومجاوزة الحد

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ ﴾ [النحل: ٩٠]، وقال: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، والآيات الآمرة بالعدل والناهية عن ضده كثيرة. والعدل في كل الأمور: لزوم الحد فيها. وأن لا يغلو ويتجاوز الحد، كما

لا يقصر ويَدَع بعض الحق.

ففي عبادة الله أُمَر بالتمسك بما كان عليه النبي عَلَيْكُ في آيات كثيرة ونهى عن مجاوزة ذلك، وتعذّي الحدود، وذم المقصرين عنه في آيات كثيرة.

فالعبادة التي أمر الله بها ما جمعت الإخلاص للمعبود، والمتابعة للرسول وما فقد فيه الأمران أو أحدهما فهي من الأعمال اللاغية.

وفي حق الأنبياء والرسل صلى الله عليهم وسلم أمر بالاعتدال وهو الإيمان بهم، ومحبتهم المقدمة على محبة الحلق، وتوقيرهم واتباعهم، ومعرفة أقدارهم ومراتبهم التي أكرمهم الله بها. ونهى في آيات كثيرة عن الغلو فيهم في آيات كثيرة، وهو أن يُرفعوا فوق منزلتهم التي أزلهم الله، ويُجعل لهم من حقوق الله التي لا يُشاركه فيها مشارك شيء. كما نهى عن التقصير في حقهم في الإيمان بهم ومحبتهم وترك توقيرهم، وعدم أتباعهم. وذمّ الغالين فيهم، كالنصاري ونحوهم في عبسى في آيات كثيرة. كما ذم الجافين لهم، كاليهود حين قالوا في عبسى ما قالوا، وذم مَنْ فرق بينهم، فآمن ببعض دون بعض، وأخير أن هذا في عبسى ما قالوا، وذم مَنْ فرق بينهم، فآمن ببعض دون بعض، وأخير أن هذا كفرً بجميعهم.

وكذلك يتعلق هذا الأمر في حق العلماء والأولياء يجب محبتهم ومعرفة أقدارهم، ولا يحلُّ الغلو فيهم وإعطاؤهم شيئًا من حق الله وحق رسوله الخالص. ولا يحلُّ جفاؤهم ولا عداوتهم فمن عادى لله وليا فقد بارزه بالحرب(١).

وأمر بالتوسط في الفقات والصدقات، ونهى عن الإنساك والبخل والتقصير. كما نهى عن الإسراف والتبنيون

وأمر بالقوة والشجاعة بالأقوال والأفعال ، ونهى عن الجبن ، وذم الجبناء ، وأهل الحرّو ، وضعفاء التفوس ، كما ذم المتهورين الذين يلقون بأيديهم إلى التهلكة .

<sup>(</sup>١) كما ورد في حديث ألي هريزة عند البخاري (٢. ١٥).

وأمر وحثَّ على الصبر في آيات كثيرة، ونهى عن الجزع والهلع، والسخط كما نهى عن التجبر وعدم الرحمة والقساوة في آيات كثيرة.

وأمرَ بأداء الحقوق مَنْ له حق عليك: من الوالدين والأقارب والأصحاب ونحوهم والإحسان إليهم قولًا وفعلًا ، وذم من قصَّر في حقهم أو أساء إليهم قولًا وفعلا . كما ذم من غلا فيهم وفي غيرهم حتى قَدَّم رضاهم على رضا الله وطاعتهم على طاعة الله .

وأمرنا بالاقتصاد في الأكل والشرب واللباس ونهى عن السرف والترف كما نهى عن التقصير الضار بالقلب والبدن.

وبالجملة فما أمر الله بشيء إلا كان بين خلقين ذميمين تفريط وإفراط. التوسط معناه: أن تكون موافقًا للشرع في الكمية والكيفية.

والخلاصة من هذه القاعدة أن القرآن يأمر بالاعتدال في الأمور لا تزد ولا تنقص، فمن زاد وشدد ورأى أنه لا بد أن يعمل حى في الأمور المستحبة قال: إنه يجب أن نعمل فيها وأن لا نفرط في شيء، فتقول: إن هذا مما نهى عنه الشرع: ﴿ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ أَلْ الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَال

فالحاصل أن هذا أمر يجب أن نتفطن له أيضًا حتى في الدعوة إلى الله ، نكون وسطًا بين التهاون والتخريط ، وبين الغلو والتشديد ، فتكون بالعدل والحكمة .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه : البخاري ( ٤٦ ) ، ومسلم (٩/١١) ، ولفظه أقرب إلى لفظ الشارح .

#### القاعدة الخامسة والعشرون

#### حدود الله قد أمر بحفظها ، ونهى عن تعديها وقربانها

قال تعالى: ﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ [النَّهِ: ٢١١، ﴿ وَلَكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة الممكاية

أما حدود الله: فهي ما حدَّه لعباده من الشرائع الظاهرة والباطنة التي أمرهم بفعلها، والمحرمات التي أمرهم بتركها، فالحفظ لها أداء المحقوق اللازمة، وترك المحرمات الظاهرة والباطنة.

ويتوقف هذا الفعل وهذا الترك على معرفة الحدود على وجهها ، ليعرف ما يدخل في الواجبات والحقوق ، فيؤديها على ذلك الوجه كاملة ، غير ناقصة ، وما يدخل في المحرمات ليتمكن من تركها . ولهذا ذم الله من لم يعرف حدود ما أنزل الله على رسوله . وأثنى على مَنْ عَرَف ذلك .

وحيث قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ كان المراد بها: ما أحله لعباده، وما فضله من الشرائع فإنه نهى عن مجاوزتها وأم بملازمهما المحمد المعام والشراب واللباس والفكاح، ونهى العن تعدي ذلك إلى ما حرم من الخبائث.

وكما أمر بملازمة ما شرعه من الأحكام في النكاح والطلاق والعدد وتواجع ذلك ، ويفهى عن تعدّي ذلك إلى فعل ما لا يجوز شرعًا . منه المراجعة فعل ما لا يجوز شرعًا . منه المراجعة فعل ما الله يحوز المراجعة في المر

وكما أمرَ بالمحافظةِ على ما فطله من أحكام المواريث ولزوم حدّه الوالهي عن تعديه ذلك، وتوريث من لا يرث وحرمان من يرث. وتبديل ما فرضه وفصله بغيره.

وحيثُ قال : ﴿ يِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ كان المراد بذلك :

المحرمات. فإن قوله: ﴿ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ نهيّ عن فعلها ونهيّ عن مقدماتها وعن أسبابها الموصلة إليها والموقعة فيها.

كما نهاهم عن المحرمات على الصائم. وبين لهم وقت الصيام فقال: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ ، وكما حَرَّم على الأزواج أن يأخذوا مما آتوا أزواجهم شيئًا إلا أن يأتين بفاحشة مبينة ، قال: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَى ﴾ [الإسراء: ٣٦] ، وكما صرَّح بالمحرمات في قوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَى ﴾ [الإسراء: ٣٣] ، ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيم إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [الإسراء: ٣٣] .

فالخير والسعادة والفلاح في معرفة حدود الله، والمحافظة عليها. كما أن أصل كل الشر وأسباب العقوبات الجهل بحدود الله، أو ترك المحافظة عليها، أو الجمع بين الشرين، والله أعلم.

الحدود ما حدده الله لعباده من المباحات والمأمورات والمنهيات، فأما المأمورات فإن الله يقول: ﴿ بِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ وكذلك المُحَلَّلات. وأما المنهيات فيقول: ﴿ بِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ ، وذلك لأن الراعي حول الحمى يوشك أن يقع فيه (١) فإذا قربت هذه المحرمات أوشك أن تقع ، وكلما كانت المحرمات تدعو النفوس إليها أكثر كان النهي عن قربانها أبعد وأؤكد ، ولهذا حُرِّم على الرجل أن ينظر إلى المرأة الأجنبية منه ، أو أن يكلمها على سبيل التلذذ والتمتع بصوتها ؛ لأن ذلك يجر إلى الزنى ، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا الزِّنَى ﴾ [الإسراء: ٣٢].

في مسائل الرباحرم أشياء ليس فيها ظلم، فإنك إذا اشتريت صاعًا من البُرّ الطيّب بصاعين من البر الرديء اللذين يساويان الصاع في القيمة ليس هذا بظلم، وهو أهون على المكلف من أن يذهب فييع الرديء ثم يأخذ الثمن ثم يشتري الطيب، أيهما أسهل؟ الأول: يذهب إلى البائع الذي عنده بر طيب ويقول: هذان صاعان من البر الرديء

<sup>(</sup>١) كما ورد في الصحيحين : البخاري ( ٥٢ ) ، ومسلم (٩٩ ه ١) عن النعمان بن بشير .

وأعطني صاعًا من البر الطيب، والصاعان بعشرة والصاع بعشرة، ليس هناك ظلم، هذا حرام، لماذا ؟ لأنه يجر إلى الربا الصريح الذي يتضمن الظلم، وهي أن أعطيك طفرة دراهم - أي نقدًا - بخمسة عشر درهمًا مؤجّلة، وهذا هو الربا

والحاصل أن الحرمات يقال فيها : ﴿ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ ، وكلما كانت الحرمات عا قل هو المفوض إليه .

كان النهي عن قربانه أوكد ، ويُنهَى عن القرب منه بكل وسيلة ، دما أسكر كثيرة فقليله حرام » الماذا ؟ لأنه يجر إلى الشرب الكثير فيسكر ، فإن النفوس تدعر كثيرة إلى تناول هذا المسكر ، فلذلك خرمت منه على وجه بعيد ، أما إذا كانت الحضود عما أمر به أو عما أحل فيقال : ﴿ لاَ تَعْتَدُوهَا ﴾ ، فالاعتداء في الواجبات أن يزيد فيها أو يقصر ، والاعتداء في الواجبات أن يزيد فيها أو يقصر ، والاعتداء في الخلات أن ينتقل منها إلى الحرمات ، فمثلاً نحن أمرنا بالأكل والشرب ، لكن نهيها عن الإسراف ، ﴿ وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ ، فلو أن أحدًا قُدم له طعام شهي لذيذ فأكل منه حتى صار لا يحمل بطنه إلا مع القصى ، هذا إسراف حرام ، ولهذا قال شيخ الإسلام رحمه اللة : إله يحرم على الإنسان الأكل إذا حاف تُحمة أو أذى (١) ، التحمة : هي النقاب عني نتن المعدة ؛ لأن السوائل التي تذيه وتذبب خبث يون المعدة إذا ثقل عليها الطعام ولم تهضمه أنتن فيها ؛ لأن السوائل التي تذيه وتذبب خبث تعزف عنه فينتن في هذا الوعاء ، وعاء مختوم منتن، وتجد الإنسان إذا تجنأ يُخرج والمحت تعزف عنه فينتن في هذا الوعاء ، وعاء مختوم منتن، وتجد الإنسان إذا تجنأ يُخرج منه ذلك فإن الأكل يَحرُم ، هذا من باب عمدي الحدود في ثلباحات .

إذن الحدود إما واجبات ، أو محللات ، أو محرمات ، ففي العرمات في الله تعالى : ﴿ لَا تَغْرَبُوهَا ﴾ ، وفي الواجبات والحللات يقال : ﴿ لَا تَغْرَبُوهَا ﴾ .

<sup>(</sup>۱) صنعيح الشواهده والمبرجه التمالي (۱/ ۳۰ ۲) عنوابن مقيمه (۲۳۹۱) عنواحمد (۲۳۹۱) و المبديد (۱٬۹۷۴) و والمبديد والمبارقطني (۲/ ۲۰ ۲۰) و البيهقي (۲/ ۲۰ ۲۰) من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده و وللجديد شواهد و الأرواء و (۲۳۷) .

<sup>(</sup>٢) معناه في مجموع الفتاوي (٢١٢/٣٢) .

#### القاعدة السادسة والعشرون

# الأصل: أن الآيات التي فيها قيود لا تثبت أحكامها إلا بوجود تلك القيود، إلا في آيات يسيرة

وهذه قاعدةً لطيفةً. فإن الله متى رتَّب في كتابه حكمًا على شيء، وقيده بقيد، أو شرط لذلك شرطًا، تَعلَّق الحكم به على ذلكَ الوَصْف، الذي وَصَفَهُ الله تعالى.

وهذا في القرآن لا حَصْرَ له. وإنما المقصود ذكرُ المستثنى من هذا الأصل الذي يقول كثير من المفسرين، إذا تكلموا عليها: هذا قيدٌ غيرُ مراد. وفي هذه العبارةِ نَظَر ؛ فإن كل لفظةٍ في كتاب الله فإن الله أرادها لما فيها من فائدة، قد تظهر للمخاطب وقد تخفى. وإنما مرادهم بقولهم «غير مراد» ثبوتُ الحكم لها.

فاعلم أن الله تعالى يذكر الأحكام الشرعية من أصول وفروع ويذكر أعلى حالة يبرز معانيها لعباده ، ليظهر لهم حسنها إن كانت مأمورًا بها ، أو قبحها إن كانت منهيًا عنها .

وعند تأمل هذه الآيات التي بهذا الصدد يظهرُ لك هذا منها عِيانًا .

فمنها قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، ومن المعلوم أن من دعا مع الله إلها آخر فإنه كافر، وأنه ليس له برهان مطلقًا. وإنما قيدها الله بهذا القيد بيانًا لشناعة الشرك والمشرك وأن الشرك قطعًا ليس له دليلٌ شرعي، ولا عقلي. والمشرك ليس بيده ما يُسَوِّع له شيئًا من ذلك.

ففائدة هذا القيد: التشنيع البلغ على المنوكين من المعاندة ومخالفة البراهين الشرعية والعقلية، وأنه ليس بأيديهم إلا أغراض نفسية ومقاصد سيئة وأنهم لو التفتوا أدنى التفات لعرفوا أن ما هم عليه لا يستجيزه من له أدنى إيمان ولا معقول.

ما هو القيد الذي قد يقال: إنه غير مرافع؟ قوله: ﴿ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ ﴾ ، فإنك لو اعتبرت هذا قيدًا لكان معنى الآيات : ومن يدع مع الله إلها آخر له به فرهان ، لا حساب عليه . وهل هذا موجود؟ لا ، ولكن أراد الله عز وجل أن يبين شناعة هذا المقول ، وأن حقيقة الأمر أنه لا برهان لمن دعى مع الله إلها آخر .

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَرَبَائِئُكُمُ اللَّذِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّذِي وَيَ حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّذِي وَيَعَالُمُ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّذِي وَيَعَالُمُ مِنْ السَاء: ٢٣] مع أن كونها في حجره أو في غير حجره ليس شرطًا لتحريمها ، فإنها تحرم مطلقًا . ولكن ذكر الله هذا القيد تشنيعًا لها ه الحالة ، وأنه من القبيح إياجة الربيبة التي هي في حجر الإنسان بمنزلة بنته . فذكر الله المسألة متجلية بثيابِ قُبحِها ، لينفّر عنها ذوي الألباب ، مع أن التحريم لم يُعلّق المسألة متجلية بثيابِ قُبحِها ، لينفّر عنها ذوي الألباب ، مع أن التحريم لم يُعلّق مواع عنه الحريم عنها والحريم المناق المناق أم لا – كحالة بقية النساء المحللات والمحرمات .

وهذا أيضًا الذي ذكره الشيخ هو الصحيح ، والدليل أنه غير مواد بيهني أن الله تعالى ذكر هذا لبيان قبح الأمر لا لاشتراط الحكم - أنه قال : ﴿ وَرَبَالِيُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عُلْنُكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣]، ولم يقل: فإن لم يكن في حجوركم .

ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقِ ﴾ [الإسراء: ٢٣]،

<sup>(</sup>١) تحرم مطلقًا عند جماهير الأمة سلفًا وخلفًا ، إلا ما روي عن طائفة قليلة من السلف ؛ منهم علي بن أبي طالب . وانظر : تفسير القرطبي (٧٥/٥) ، وفتح الباري (٩/٧٥) .

و: ﴿ مِنْ إِمْلَاقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١] مع أن المعلوم النهي عن قتل الأولاد على أي حال. فالفائدة في ذكر هذه الحالة: أنها حالة جامعة للشركله: كونه قتل بغير حق، وقتل مَنْ جُبلت النفوس على شدة الشفقة عليه شفقة لا نظير لها. وكون ذلك صادرًا عن التسخط لقدر الله، وإساءة الظن بالله. فأولئك الذين يقتلون أولادهم خشية الفقر والإملاق إنما يقتلونهم تبرما وتسخطًا بقدر الله فهم قد تبرموا بالفقر هذا التبرم، وأساءوا ظنونهم بربهم حيث ظنوا أنهم إن أبقوهم زاد فقرهم، واشتدت فاقتهم، فصار الأمر بالعكس.

وأيضًا فإنه إذا كان منهيا عن قتلهم في هذه الحال التي دفعهم إليها خشية الفقر وحدوثه، ففي حال سعة الرزق من باب أولى وأحرى.

وأيضًا ففي هذا: بيان للحالة الموجودة غالبًا عندهم ، فالتعرض لذكر الأسباب الموجودة في الحادثة يكون أجلى وأوضح للمسائل.

وأما قوله تعالى في الرجعة: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقَّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا ﴾ فمن العلماء من قال: إنه من هذا النوع، وأنه يستحقَّ ردَّها سواءٌ أراد الإصلاح أو لم يرده. فيكون ذكر هذا القيد حثًّا على لزوم ما أمر الله به، من قصد الإصلاح وتحريًّا لردها على وجه المضارة، وإن كان يملك ردها، كقوله تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٣١].

ومن العلماء من جعل هذا القيد على الأصل العام، وأن الزوج لا يستحق رجعة زوجته في عدتها إلا إذا قصد الإصلاح. فأما إذا قصد ضدَّ ذلك فلا حق له في رجعتها. وهذا هو الصواب.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانَّ مَقْبُوضَةٌ ﴾ [البفرة: ٢٨٣] مع أن الرهن يصح حضرًا وسفرًا. ففائدة هذا القيد: أن الله ذكر أعلى الحالات، وأشد الحاجات للرهن، وهي هذه الحالة في السفر، والكاتبُ مفقود، والرهن مقبوض، فأحوجُ ما يحتاجُ الإنسان للرهن في هذه

a William mark

الحالة التي تعذرت فيها التوثيقات إلا بالرهن المقبوض ، وكما قاله الناس في قيد السفر فكذلك على الصحيح في قيده بالقبض ، وأن قبضه ليس شرطًا لصحتة ، وإنما ذلك للاحتياط وزيادة الاستيثاق . وكذلك فقد الكاتب ...

قوله: «وأن قبضه ليس شرطًا لصحته » لعله يريد ليس شرطًا للزومة ؛ لأن قبض الرهن ليس شرطًا للضحة ، فالرهن يصح كما سبق وإن لم يقبض ، لكنه لا يلزم إلا بالقبض ، فلو الشتريت منك شيئًا بدراهم وقلت: رهنتك سيارتي ، ولا أعطيتك سيارة ، فالزهن صحيح ، لكنه ليس بلازم ، فلعل الشيخ رحمه الله يريد بالصحة هنا اللزوم ، وإلا فلا أعلم أحدًا قال بأنه لا يصح إذا لم يقبض ، وإنما اختلفوا في لروقه (()) ، وقد سبق لنا أن القول الراجعة أنه يلزم وإن لم يقبض ، وأن عمل الناس اليوم على هذا .

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ قَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنَ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَانِ عِنْ تَوْضَوْنَ مِنَ اللَّهُ لَمَا أَنَّ الْمَا اللهِ الْمَالِمَةُ اللهِ الْمَالِمُ اللهِ الْمَالِمُ اللهِ اللهُ اللهُ

الشهود بالمال رجلان ، أو رجل وامرأتان ، أو رجل ويمين المدعي ، مثل أن أدعي عليك مائة ريال ، وتنكر ، وعندي شهود : واحد فقط ، وحلفت مع الشاهد . فإنه يقضي لي بالحق ، ويلزمك ما ادعيته عليك ، فالبينة في الأموال ثلالة :

١ – رجلان . ﴿ ﴿ ﴿ وَجُلُّ وَامْرَأَتُانَ . ﴿ ﴿ ﴿ وَجُلُّ وَتِيمِنَّ ٱلْمُدَّعِينَ ۗ الْمُدَّعِينَ ۗ ا

<sup>(</sup>١) لم يذكر في الحرد في الرهن إلا أن القبض شرط للزومه ولعل هذا مستند الشارح ولكن طرح تحمياهة بأنه شرط لصحته . وهذا ما جرى عليه صاحب القواعد . والله أعلم .

النظر : الحرر (١/١٤٤٣) ، فواعد ابن رجب (١/٥٥١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٧١٢) عَن ابن عباس .

وأما أربعة رجال فمن باب أولى .

وأما قوله تعالى: ﴿ فَذَكَّرُ إِنْ نَفَعَتِ الذَّكْرَى ﴾ [الأعلى: ٩]، فإنها من أصل هذه القاعدة، ويظنُّ بعض الناس أنها من هذا النوع، وأنه يجب التذكير، نفعت أو لم تنفع. لكن هذا غلط، فنفع الذكرى إذا كان يحصل بها الخير كله أو بعضه أو يزولُ بها الشر كله أو بعضه فأما إذا كان ضرر التذكير أعظم من نفعه، فإنه منهي عنه في هذه الحال، كما نهى الله عن سب آلهة المشركين إذا كان وسيلة لسب الله. وكما يُنْهى عن الأمر بالمعروف إذا كان يترتبُ عليه شرّ أكبر أو فواتُ خير أكثر من الخير الذي يُؤمرُ به. وكذلك النهي عن المنكر إذا ترتب عليه ما هو أعظم منه من شرّ أو ضرر . فالتذكير في هذه الحال غير مأمور به بل منهي عنه، وكل هذا من تفصيل قوله تعالى: ﴿ اذْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبّكَ بِالْحِكْمَةِ ﴾ [النحل: ١٢٥]، فَعُلِمَ أن هذا قيد مرادٌ ثبوت الحكم به بثبوته وانتفاء الحكم بانتفائه، والله أعلم.

هذه فيها خلاف بين العلماء ، هل إن قوله : ﴿ إِنْ نَفَعَتِ الذِّكْرَى ﴾ [الأعلى: ٩] قيد ؟ والمعنى : أنه لا يجب التذكير إلا إذا نفعت الذكرى ، فإن كانت لا تنفع لا تذكر ، يعني : لا فائدة منها وتضييع الوقت ، أو أن هذا القيد للنداء عليهم بأن هؤلاء ما ينفع فيهم الخير ، لكن أنت ذكر على كل حال ، مثل ما تقول أعلمه إن كان العلم ينفعه . هل معناه أنك لا تعلمه إلا إذا كان العلم ينفعه أو تعلمه بكل حال ؟ انفرد بعض العلماء أنه من هذا الباب .

وعلى القول الأول الذي رجحه الشيخ رحمه الله يكون قيدًا مرادًا ، وأنه إذا لم تنفع الذكرى لم تجب ، وفي هذا المقام لا تخلو الحال من ثلاثة أمور: إما أن تنفع ، أو تضر ، أو لا تنفع ولا تضر ، إن نفعت وجب التذكير ، وإن ضرت فلا تذكير ، ينهى عن التذكير ، وإن لم تضع ولا تضر ، إن نفعت وجب التذكير ، وإن ظم تضر ولم تنفع فإنها لا تجب ولا ينهى عنها ، لكن هل الأولى أن يذكر إظهارًا للحق وبيانًا له ، ولعلهم يرجعون إلى الحق فيما بعد ، هذا هو الظاهر ؛ إذا لم يكن مضرة فإنه ينبغي أن يذكر ، أما إذا نفعت فإنه يجب أن يذكر .

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾ [البقرة: ٦١] مع أنه إلا يقع قتلهم إلا بغير حق. فهذا نظير ما ذكره في الشرك، وأن هذا إنما هو لتشفيع هذه الحالة التي لا شبهة لصاحبها، بل صاحبها أعظم الناس جرمًا، وأشدهم إساءة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾ [الأنعام: ١٥١]، فليست من هذا النوع، وإنما هي من النوع الأول الذي هو الأصل، و و الحق ، الذي قَيَّدها الله به جاء مُفَسَّرًا في قوله مَا الله النفس الأصل، و الخصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة ، (()

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُّ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءٌ فَتَيْمَمُوا ﴾ [الساء: ٤٣] مع أن فقد الماء ليس من شرطه وجود السفر، فإنه إذا فُقِد جاز التيمم حَضَرًا أو سفرا، لكن فكر السفر لبيان الحالة التي يعلب أن يفقد فيها الماء، وأما الحضر فإله يُعَلَّرُ فَيْهُ عَدِم الماء جدًّا.

ألماء موجودًا، وهذا في غاية الضعف، وهدي الرسول وأستحالة المسلمين كان مخالف لهذا المسلمين مخالف لهذا المسلمين مخالف لهذا القول.

من ذلك أيضًا قوله: ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَرْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْفَاتِّطِ أَوْ لامَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيْمَّمُوا ﴾ [النساء: ٤٣]، فإن المريض لا يشترط لجواز تيممه فقدان الماء فليتيمم وإن كان على حوض الماء، لأنه مريض، لكن ذكر الله تعالى فلم تجدوا ماء أن هذا في السفر، وأما المريض فيجوز أن يتيمم في السفر إذا وجد الماء أم لم يجدده.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبُتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ لَجُنَاجُ أَنَّ تَقْصُرُوا ﴾ [الساء: ١٠١] مع أن تقضُرُوا ﴾ [الساء: ١٠٠] مع أن

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (٦٨٧٨) ، ومسلم (١٦٧٦) عن عبد الله بن مسعود الله

الخوف ليس بشرط لصحة القصر ومشروعيته بالاتفاق . ولما أُورد هذا على النبي على النبي على النبي على على الله على على الله على على الله على على الله على الله على على الله على على الله وإحسانه في كل زمان ومكان لا يتقيد بخوف ولا غيره .

ومن العلماء من قال: إن هذا القيد من القسم الأول وأن القصر التام - وهو قصر العدد وقصر الأركان والهيئات - شرطه اجتماع السفر والخوف كما في الآية ، فإن وجد الخوف وحده لم يقصر عدد الصلاة ، وإنما تقصر هيئاتها وصفاتها . وإن وجد السفر وحده لم تقصر هيئاتها وشروطها وإنما يقصر عددها . ولا ينافي هذا كلام النبي عَيِّلِكُم فإنهم إنما سألوه عن قصر العدد فقط فأجابهم بأن الرخصة فيه عامة في كل الأحوال .

وهذا تقرير مليخ موافق الآية غير مخالف لحديث الرسول فيتعين الأحذ به .

فيه أيضًا بعض الآيات الأخرى مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرُّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ ليس قيدًا، ولكنه بيان لأشنع الحالات في الربا، وهو أن يأكله الإنسان أضعافًا مضاعفة، وكانوا يفعلونه في الجاهلية إذا حل الدين قال: إما أن توفيني وإما أن تُربي (٢) ، فإن أعطاه فقد استوفى حقه، وإن لم يعطه قال: المائة التي عليك أصبحت مائة وعشرين، فإذا جاء الأجل الثاني ولم يوف قال: بمعل المائة وعشرين نجعلها مائة وأربعين أو مائة وخمسين، وهذا أشنع ما يكون، ولا يقال: إن قوله: ﴿ لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ على جواز الربا مرة واحدة، وإن كان بعض الناس قد قال به لكنه أخطأ ؛ لأننا نقول: إذا كنت تريد ذلك فلماذا تمنع الزيادة الثانية ، مع أنه لم يأكله أضعافًا مضاعفة، وإنما أكله ضعفًا واحدًا، يعني مثلًا: أعطيتك مائة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٨٦) عن عمر بن الخطاب.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن أبي حاتم عن مجاهد ، وأخرجه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير ،
 وأخرجه الطبري (١٤/ ٩) وابن المنذر عن عطاء ، وانظر الدر المنثور (٧١/٢) .

وانظر أيضًا شرح الشيخ في القواعد الفقهية ( ص ٤١) بتحقيقنا .

of the man is the first

the state of the last.

درهم بمائة وعشرين إلى سنة. قال بعض الناس: إن هذا جائز ، لماذا ؟ قال: لأن الله قالى: 
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرّبَا أَضْعَافًا فَضَاعَفَةً ﴾ ، فالعقد الأول الذي بد الزبا فيس حرامًا ، وبناءً على ذلك فإن معاملة البنوك تحبر غير ربوية ، إلا إذا كرروا الزيادة ، قال بفإن قال عند رأس الحول أو عند تمام الأجل: زدتك ، صار ربا ، نقول له: إنك لم تأخذ بالآية ؛ لأن الله يقول : ﴿ أَضْعَافًا مُصَاعَفَةً ﴾ ، وأنت الآن قلت: إن أول ضعف يكون حرامًا ، فإن كنت تريد أن تأخذ بالآية فقل: إن أول ضعف ليس بحرام أيضًا ، وإلا فقد خالفت قاعدتك ، لكن الأمر كما قلنا: إن هذا القيد لبيان أشنع المعاملات التي يكون فيها وبها .

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُكْرِهُوا فَيَتَابِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَهُنَ تَحَصَّنَا ﴾ [الثور: ٣٣]، يعني إن امتنعن عن البغاء لغير التحصن فأكرهوهن؟ لا ليس الحكم كذلك، وَإِلَّ كان ظاهر الآية يقول هذا، لكن نقول: إن الآية ذكرت أشنع ما يكون ، لأن إكراه الإنسان أمته على البغاء وهي تريد التحصن هذا من أشنع ما يكون ، لأنها صارت هي أظهر منه وأنقى منه ثوبًا. فالجاهر إن مثل هذه الآيات ينبغي التفطن لهذا.

مفهوم الخالفة ثابت، إلا في مسائل قليلة دل الدليل على أن عدا القلية أو الشراط أيس بخلوم مفهوم الخالفة ثابت، إلا في مسائل قليلة دل الدليل على أن عدا القلية أو الشراط أيس بفلهوم الخالفة في حكم النطوق، وإنحا يؤتى بهذه القيود إعا البيان الراقع مواما البيان الغالب، وإما للمعالى التي هي أعلى ما يكون في الشناعة، وما أشبه فللظا، ثم هل يضع أن الغالب، وإما للمعالى التي هي أعلى ما يكون في الشناعة، وما أشبه فللظا، ثم هل يضع أن نعبر ونقول : هي غير مرادة ؟ يقول الشيخ : لا يهذا غلط ؟ لأن الله تعالى الميان مرادًا ، لكنه يراد به ليس إلبات نقيض الحكم بالخالف ، ولكن يراد به مسائل أو التبيه على حالات تنين بالتأمل.

<sup>\* \* \*</sup> 

#### القاعدة السابعة والعشرون

#### المحترزات في القرآن تقع في كل المواضع في أشد الحاجة إليها

وهذه القاعدة جليلة النفع، عظيمة الوقع.

وذلك أن كل موضع يسوقُ الله فيه حكمًا من الأحكام أو خبرًا من الأخبار فيتشوف الذهن فيه إلى شيء آخر، إلا وجدت الله قَرَنَ به ذلك الأمر الذي يعلق في الأذهان، فيبينه أحسن بيان، وهذا أعلى أنواع التعليم، الذي لا يبقي إشكالًا إلا أزاله، ولا احتمالًا إلا أوضحه، وهذا يدل على سعة علم الله وحكمته، ذلك في القرآن كثير جدًّا.

ولنذكر بعض أمثلة توضح هذه القاعدة، وتُحَسَّن للداخل الدخول إليها. فمن ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا ﴾ [النمل: ٩١] لمَّا خصَّها بالذكر ربما وقع في بعض الأذهان تخصيص ربوبيته بها أزال هذا الوهم بقوله: ﴿ وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾.

ومنها قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِمَّا يَعْبُدُ هَوُلَاءِ ﴾ [مرد: ١٠٨] لما كان قد يقع في الذهن أنهم على حجة وبرهان فأبان بقوله: ﴿ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ أنهم صُلّال اقتدوا بمثلهم، ثم لما كان قد يتوهم المتوهم أنهم في طمأنينة من قولهم وعلى يقين من مذهبهم وربما يتوهم أيضًا أن الأليق ألا يبسط لهم الدنيا احترز من ذلك بقوله: ﴿ وَإِنَّا لَمُوَفُّوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَيْرَ مَنْ مُنْهُ مُرِيبٍ ﴾ [مود: ١٠٩]، ولما قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٥٩] ربما يظن الظان تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٥٩] ربما يظن الظان أنهم لا يستوون مع المجاهدين ولو كانوا معذورين. أزال هذا الوهم بقوله:

وكذلك لما قال تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلُوا ﴾ [الحديد: ١٠] ربما توهم أولئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا ﴾ [الحديد: ١٠] ربما توهم أحد أن المفضولين ليس لهم عند الله مقام ولا مرتبة فأزال هذا الوهم بقوله: ﴿ وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى ﴾ ثم لما كان ربما يُتوهم أن فعذا الأجر يُستحقُ بمجرد العمل المذكور، ولو خلا من الإخلاص، أزال هذا الوهم بقوله: ﴿ وَاللّهُ بِمَا لَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ .

ومنها قوله تعالى : ﴿ وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهُطِ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِيَ ﴾ وبما وقع في الذهن أنهم يفسدون و قد يصلحون ، فأزال هذا بقوله : ﴿ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ [النمل: ٤٨] أي لخير فيهم أصلا مع شرهم العظيم.

ومنها: أنه قال في عدة مواضع ﴿ وَلَا تُسْمِعُ الطَّنَمُ الدُّعَاءَ ﴾ ربا توهم أحد أنهم وإن لم يسمعوا فإنهم يفهمون الإشارة . فأزال هذا الاحتمال بقوله : ﴿ إِذَا وَلَوْا مُدْيِرِينَ ﴾ [النمل: ١٨] ، فهذه الحالة لا تقبل سماعًا ولا رؤية لتحصل الإشارة . وهذا نهاية الإعراض .

ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ ريما توهم أحد أن هدايته تقع جزافا من غير سبب. أزال هذا يقوله: ﴿ وَهُنَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [القصص: ٥٦] أي بمن يصلح للهداية لزكاته وخيره ممن ليس كذلك فأبان أن هدايته تابعة لحكمته التي هي وضع الأشياء مواضعها.

张 恭 恭

ومن كان حسن الفهم رأى من هذا النوع شيئا كثيرًا إ

the water of the think

#### القاعدة الثامنة والعشرون

#### في ذكر الأوصاف الجامعة التي وصف الله بها المؤمن

لما كان الإيمان أصل كل الخير كله والفلاح. وبفقده يفقد كل حير ديني ودنيوي وأُخروي. أكثر الله من ذكره في القرآن جدًّا: أمرًا به، ونهيًا عن ضده، وترغيبًا فيه، وبيانًا لأوصاف أهله وما لهم من الجزاء الدنيوي والأخروي. فأما إذا كان المقام مقام خطاب للمؤمنين بالأمر والنهي، أو مقام إثبات الأحكام الدنيوية بوصف الإيمان، فإنها تتناول كلَّ مؤمنٍ، سواءً كان مُتممًا لواجبات الإيمان وأحكامِه، أو ناقصًا في شيئًا منها.

وأما إذا كان المقام مقام مدح وثناء، وبيان الجزاءِ الكامل للمؤمن: فإنما المراد بذلك المؤمن حقًّا الجامع لمعاني الإيمان.

هذه القاعدة مفيدة أن الخطاب بالإيمان ينقسم إلى قسمين: خطاب يراد به الإيمان الكامل، وخطاب يراد به مطلق الإيمان، فالأمر والنهي والأحكام المعلقة بالإيمان تشمل الإيمان الكامل وغير الكامل، كلَّ مؤمن – وإن كان فاسقًا – يؤمر بالصلاة ويؤمر بالخير وما أشبه ذلك، وأما إذا كان السياق سياق مدح وثناء فالمراد به الإيمان الكامل، فلا يدخل فيه الفاسق، فمثلًا قوله تعالى: ﴿ وَلَنْ تُغْنِيَ عَنْكُمْ فِتَتُكُمْ شَيْتًا وَلَوْ كَثُرَتْ وَأَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ١٩]، المراد بذلك الإيمان الكامل، ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢]، المراد الإيمان الكامل، وهكذا ... والمؤلف ذكر أمثلة.

وهذا هو المراد بيانه هنا. فنقول:

وصف الله المؤمن في كتابه باعترافه وتصديقه بجميع عقائد الدين وبإرادة ما يحبه الله ويرضاه، وبالعمل بما يحبه الله ويرضاه، وبترك جميع المعاصي، وبالمبادرة بالتوبة مما صدر منه منها، وبأن إيمانهم أثر في أخلاقهم وأقوالهم

وأفعالهم الآثار الطيبة .

فوصف المؤمنين بالإيمان بالأصول الجامعة: وهي الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله واليوم الآخر، والقدر خيره وشره. وأنهم يؤمنون بكل ما (أتت به) الرسل كلهم، ويؤمنون بالغيب، ووصفهم بالسمع والطاعة والانقياد ظاهرًا وباطنًا. ووصفهم بأنهم: ﴿ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ وَبِاطنًا ووصفهم بأنهم: ﴿ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ وَبَائِلُهُ وَعِلْتُ الصَّلاةَ وَمِمْ رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ . وَالْفَالَ: ٢-٤].

ووصفهم بأن جلودهم تقشعر وعيونهم تفيض من الدملع، وقلوبهم تلين وتطمئن لآيات الله وذكره، وبأنهم يخشون ربهم بالغيب والشهادة وأنهم يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون.

ووصفهم بالخشوع في أحوالهم عموما . وفي الصلاة خصوصا وأنهم عن اللغو معرضون . والمزكاة فاعلون ، ولفروجهم حافظون إلا على أزواجهم أو ما ملكت أعانهم ، وأنهم بشهاداتهم قائمون ولأماناتهم وعهدهم مراعون . ملكت أعانهم ، وأنهم بشهاداتهم قائمون ولأماناتهم وعهدهم مراعون . مسل ووصفهم باليقين الكامل الذي لا ريب فيه ، وبالجهاد بأموالهم وأفقطهم على سبيل المله المدارك المدارك المدارك المله المدارك المدارك

ووصفهم بالإخلاص لربهم في كل ما يأتون ويذرون . ﴿

ووصفهم بمحبة المؤمنين والدعاء الإخوانهم من المؤمنين السابقين واللاحقين، وأنهم مجتهدون في إزالة الغل من قلوبهم على المؤمنين، وبأنهم يتولون الله ورسوله وعباده المؤمنين، ويتبرءون من موالاة جميع أعداء الدين، وبأنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ويعليعون الله ورسوله في كل أحوالهم بسا

فجمع الله لهم بين العقائد الحقة واليقين الكامل، والإنابة التامة التي آثارُها الانقياد لفعل المأمورات، وترك المنهيات، والوقوف على الحدود الشرعيات.

فهذه الأوصاف الجليلة هي وصف المؤمن المطلق الذي سلم من العقاب، واستحق الثواب، ونال كل خير رُتِّب على الإيمان.

فإن الله رتب على الإيمان في كتابه من الفوائد والثمرات ما لا يقل عن مائة فائدة ، كل واحدة منها خير من الدنيا وما فيها .

رتب على الإيمان نيل رضاه الذي هو أكبر كل شيء. ورتب عليه دخول الجنة والنجاة من النار، والسلامة من عذاب القبر ومن صعوبات القيامة وتعثر أحوالهم، والبشرى الكاملة في الحياة الدنيا وفي الآخرة، والثبات في الدنيا على الإيمان والطاعات وعند الموت وفي القبر على الإيمان والتوحيد والجواب النافع السديد، ورتب عليه الحياة الطيبة في الدنيا والرزق والحسنة وتيسير العبد لليسرى وتجنيبه للعسرى، وطمأنينة القلوب، وراحة النفوس والقناعة التامة، وصلاح الأحوال، وصلاح الذرية وجعلهم قرة عين للمؤمن والصبر عند المحن والمصائب.

وحَمْلُ الله عنهم الأثقال ومدافعة الله عنهم جميع الشرور، والنصر على الأعداء، ورفع المؤاخذة عن الناسي والجاهل والمخطئ منهم، وأن الله قد وضع عنهم الآصار والأغلال ولم يحملهم ما لا طاقة لهم فيه، ومغفرة الذنوب بإيمانهم والتوفيق للتوبة.

فالإيمان أكبر وسيلة للقرب من الله والقرب من رحمته ، ونيل ثوابه ، وأكبر وسيلة لمغفرة الذنوب ، وإزالة الشدائد أو تخفيفها . وثمرات الإيمان على وجه التفصيل كثيرة ، وبالجملة خيرات الدنيا والآخرة مرتبة على الإيمان ، كما أن الشرور مرتبة على فقده ، والله أعلم .

#### القاعدة التاسعة والعشرون

## في الذي التي يجاتنيها العبد في معرفته وفهمه لأجناس علوم القرآن

وهذه القاعدة تكاد تكون هي المقصود الأعظم في علم التفسير وذلك أن القرآن مشتمل على علوم متنوعة ، وأصناف جليلة من العلوم فعلى العبد أن يعرف المقصود من كل نوع منها . ويعمل على هذا ويتنبع الآيات الواردة فيه في خصّل المراد منها: علمًا وتصديقًا ، وحالًا ، وعملًا .

فأجلُ علوم القرآن على الإطلاق: علم التوحيد، وما لله من صفات الكمال فإذا مرت عليه الآيات في توحيد الله وأسمائه وصفاته أقبلَ عليها، فإذا فهمها وفهم المزاد بها أثبتها لله على وجه لا يماثله قيه أحد. وعرف أنه كما ليس لله مثيل في ذاته فليس له مثيل في صفاته. وامتلأ قلبه من معرفة ربه وحبه بحسب علمه بكمال الله وعظمته. فإن القلوبَ مجبولة على محبة الكمال. فكيف بمن له كل الكمال ومنه جميع النعم الجزّال. ويعرف أن أصلى الأصول هو الإيمان بالله وأن هذا الأصل يقوى ويكمل بحسب معرفة الغبد لربه، وفههم لمعاني صفاته ونعوته وامتلاء القلب بمعرفتها ومحبتها.

وأيضًا يعرف أنه بتكميله هذا العلم تكمل علومه وأعماله. فإن هذا هو أصل التعبد.

هذا أعلى أنواع العلوم، العلم بالله وبأسمائه وصفاته، وبما له من صفات التكمال والجلال والإحسان؛ لأن الله سبحانه وتعالى تدور صفاته على الكمالي المظلّق والجلال والإحسان، ثم بعد ذلك صفات الرسل عليهم الصلاة والسلام وما جُبلوا عليه من مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال.

ومن علوم القرآن: صفات الرسل وأحوالهم، وما جرى لهم وعليهم، مع من وافقهم ومن خالفهم. وما هم عليه من الأوصاف الوافية. فإذا مرت عليه هذه الآيات عرف بها أوصافهم ازدادت معرفته ومحبته لهم، وعرف ما هم عليه من الأخلاق والأعمال خصوصًا إمامهم وسيدهم محمد عليه . فيقتدي بأخلاقهم وأعمالهم بحسب ما يقدر عليه ويفهم أن الإيمان بهم تمامه وكماله بمعرفته التامة بأحوالهم، ومحبتهم، واتباعهم، وفي القرآن من نعوتهم الشيء الكثير الذي يحصل به تمام الكفاية.

ويستفيد أيضًا الاقتداء بتعليماتهم العائية وإرشاداتهم للخلق وحسن خطابهم ولطف جوابهم وتمام صبرهم. فليس القصد من قِصَصِهِم أن تكون سَمَرا، وإنما المقصود أن تكون عِبَرا.

وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ٢١]، العبرة في قصص الرسل من وجهين: الوجه الأول: معرفة أخلاقهم وصبرهم ومعاناتهم في أحوال الحلق، وكيف يدعون الناس ويتحملون في الدعوة ما لا يتحمله إلا من كان مثلهم. والوجه الثاني: العبرة بما جرى من أحوالهم، وأنهم لم يتقبلوا دعوتهم من أول وهلة، بل نابذوهم وعادوهم، بل وقاتلوهم، وهذا نوح عليه الصلاة والسلام أول رسول أرسله الله إلى أهل الأرض لبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا، وقال الله عنه: ﴿ وَإِنِّي كُلّمَا دَعَوْتُهُمْ لِيَعْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ ليغفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ [نح: ٧]، فالحاصل أن نعتبر من وجهين؛ من جهة حال الرسل، ومن جهة حال الرسل إلى منابر) ومن جهة حال الرسل عنه وإذا دعونا الناس فإنا لا نويد منهم أن يقبلوا منا في أول لحظة، بل لا بد أن (نصابر) حتى يظهر الحق ولا نيأس أو نستحسر ونقول: هؤلاء لن يهتدوا، ولهذا قالت الطائفة حتى يظهر الحق ولا نيأس أو نستحسر ونقول: هؤلاء لن يهتدوا، ولهذا قالت الطائفة ولم يُتقُونَ فَي وَاللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَدَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبّكُمْ وَلَعْلَهُمْ يَتُقُونَ فَي [الأعراف: ١٦٤].

ومن علوم القرآن : علم أهل السعادة والخير ، وأهل الشقاوة والشر ، وفي

معرفته لهم ولأوصافهم ونعوتهم فوائد الترغيب في الاقتداء بالأخيار، والترهيب من أحوال الأشرار والفرقان بين هؤلاء وهؤلاء. وبيان الصفات والطرق التي وصل بها هؤلاء إلى دار النعيم وأولئك إلى دار الجحيم، ومحبة هؤلاء الأتقياء من الإيمان، كما أن بغض أولئك من الإيمان. وكلما كان العبد أعرف بأخوالهم تمكن من هذه المقاصد.

ومن علوم القرآن: علمُ الجزاءَ في الدنيا والبرزخ والآخرة على أعمال الخير وأعمال الشر.

وفي ذلك مقاصد جليلة ، الإيمان بكمال عدل الله وسعة فضله والإيمان باليوم الآخر . فإن تمام الإيمان بذلك يتوقف على معرفة ما يكون فيه ، والترغيب والرغبة في الأعمال التي رتب الله عليه الجزاء الجزيل ، والرهبة من ضدها .

ومن علوم القرآن: الأمر والنهي.

وفي ذلك مقاصد جليلة: معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله فإن المكلفين مكلفون إلى معرفة ما أمروا به وما نهوا عنه وبالعمل بذلك والعلم سابق للعمل ، وطريق ذلك: إذا مر عليه نص فيه أمر بشيء عرفه ، وفهم ما يدخل فيه وما لا يدخل فيه ، وحاسب نفسه: هل هو قائم بذلك كله أو بعضه أو تاركه ؟ وما لا يدخل فيه ، وحاسب نفسه: هل هو قائم بذلك كله أو بعضه أو تاركه ؟ فإن كان قائمًا به فليحمد الله ، ويسأله الثبات والزيادة من الخير . وإن كان مقصرًا فيه فليعلم أنه مطالب به ، وملزم به . فليستعن الله على فعله ، وليجاهد نفسه على ذلك . وكذلك في النهي ليعرف ما يراد منه ، وما يدخل في ذلك نفسه غلى ذلك . وكذلك في النهي ليعرف ما يراد منه ، وما يدخل في ذلك ذلك ، ويسأله أن يثبته على ترك المناهي كما يسأله الثبات على فعل الطاعات . ذلك ، ويسأله أن يثبته على ترك المناهي كما يسأله الثبات على فعل الطاعات . وليجعل الداعي له على الترك امتثال طاعة الله ، ليكونَ تركه عبادة ، كما كان فعله عبادة ، وإن كان غير تارك له فليتب إلى الله منه توبة جازمة وليبادر . ولا فعله عبادة ، وإن كان غير تارك له فليتب إلى الله منه توبة جازمة وليبادر . ولا

تمنعه الشهوات الدنية على مجانبة ما تدعوه إليه النفس الأمارة بالسوء.

فمن كان عند هذه المطالب وغيرها عاملًا على هذه الطريقة فإنه ماش على الصراط المستقيم والطريقة المثلى فيما عليه من الاسترشاد بكتاب الله وحصل له بذلك علم غزير وخير كثير.

هذه القاعدة: المؤلف رحمه الله بيّن أن علوم القرآن متعددة ومتنوعة في كل العلوم ؛ في علوم العلم بالله عز وجل وأسمائه وصفاته ، وهذه أعلاها وأجلها ، العلم برسله ، العلم باليوم الآخر ، العلم بأحكام الله الشرعية ، وكذلك الكونية ، العلم بالجزاء ، وكما ذكر المؤلف العلم بما في الكون مما يدل على كمال حكمة الله عز وجل ورحمته وسعة علمه .

#### \* \* \*

#### القاعدة الثلاثون

أركان الإيمان بالأسماء الحسنى ثلاثة : إيماننا بالاسم، وبما دل عليه من المعنى، وبما تعلق به من الآثار

وهذه القاعدةُ العظيمة: خاصةٌ بأسماءِ الرب.

وفي القرآن من الأسماء الحسنى ما يُنَيِّفُ عن ثمانين اسمًا - كُررت في آيات متعددة، بحسب ما يناسبُ المقام، كما تقدمَ بعض الإشارة إليها.

نحن ذكرنا في القواعد المثلى ما تتبعناه في القرآن ثما يزيد على واحد وثمانين اسمًا (١) ، المؤلف يقول ما ينيف ؛ يعنى ما يزيد .

وهذه القاعدة تنفعك في كل اسم من أسمائه الحسنى المتعلقة بالخلق والأمر، والثواب والعقاب.

<sup>(</sup>١) القواعد المثلي ( ص ١٨ – ١٩ ) .

فعليك أن تؤمن بأنه عليم ، وذو علم عظيم ، محيط بكل شيء ، قدير ، تخو قدرة وقوة عظيمة ، ويقدر على كل شيء ، ورحيم وذو رحمة عظيمة ، ورحمته وسعت كل شيء والثلاثة متلازمة .

فالاسم دل على الوصف، وذلك دل على المتعلق؛ فمن نفى واحدًا من هذه الأمور الثلاثة فإنه لم يتم إيمانه بأسماء الرب وصفاته، الذي يعو أصل التوحيد.

هذه القاعدة مرت علينا، وأن هذه الشروط الثلاثة فيما إذا كان الاسم متعديًا مثل السميع والعليم والخلاق، وما أشبه ذلك، أما إذا كان لازمًا فإنه يُؤمّن القول بالإيمان بالاسم والصفة فقط، فمثلًا الحي تُؤمن بأن هذا الاسم الحي اسم من أسماء الله، وتؤمن بأنه ذو حياة، وهذه هي الصفة، لكن ما لها أثر تتعلق به؛ لأن هذه صفة لازمة لا تتعدى موصوفها، من الذي أنكر دلالة الاسم على الشفة المعتزلة قالوا: نؤمن بالاسم بدون أن يكون له صفة، فهو سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر، ويدعون أن الله سميع بذاته، لا بصفة هي السمع، عليم بذاته لا بصفة هي العلم.

#### القاعدة الحادية والثلاثون

1. 脚门。

### ربوبية الله في القرآن على نوعين : عامة ، وخاصة

كثر في القرآن ذكر ربويية الرب لعباده ، ومتعلقاتها ، ولوازمها . وهي على نوعين : ربويية عامة ، تدخل فيها المخلوقات كلها : برها ، وفاجرها بل مكلفوها وغير المكلفين ، حتى الجمادات . وهي أنه تعالى المنفرد بخلقها ورزقها وتدبيرها ، وإعطائها ما تحتاجه أو تضطر إليه في بقائها . وحصول منافعها ومقاصدها فهذه التربية لا يخرج عنها أحد .

والنوع الثاني: في تربيته لأصفيائه وأوليائه. فيربيهم بالإيمان الكامل، ويوفقهم لتكميله ويكملهم بالأخلاق الجميلة، ويدفعُ عنهم الأخلاق الرذيلة وييسرهم لليسرى ويجنبهم العسرى. وحقيقتها: التوفيقُ لكلِّ خيرٍ، والحفظُ من كل شر، وإنالةُ المحبوبات العاجلة والآجلة، وصرف المكروهات العاجلة والآجلة.

فحيثُ أُطْلَقت رَبُوبِيته تعالى فإن المراد بها المعنى الأول ، مثل قوله : ﴿ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [النام: ١٦٤] ، ونحو ذلك .

وحيثُ قُيدت بما يحبه ويرضاه ، أو وقعَ السؤالُ بها من الأنبياء وأتباعهم ، فإنما المرادُ بها النوع الثاني . وهو متضمنٌ للنوع الأول وزيادة ؛ ولهذا تجد أسئلة الأنبياء وأتباعهم في القرآن بلفظ الربوبية غالبا فإنَّ مطالبهم كلها داخلةٌ تحتَ ربوبيته الخاصة . ليلحظ العبد هذا المعنى النافع .

ونظيرُ هذا المعنى الجليل: أن الله أخبرَ في عدة آيات أن الخلق كلهم عباده وعبيده: ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾ [مرم: ٩٣] فكلهم مماليكه. وليس لهم من الملك والأمر شيء. ويخبر في بعض الآيات أن عباده بعض خلقه كقوله: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ الآيات أن عباده بعض خلقه كقوله: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ الآيات أن عباده بعض خلقه كقوله: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [النروا: ٣٦]، ثم ذكر صفاتهم الجليلة، ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾ [الزمر: ٣٦]، وفي قراءة: ﴿ عَبْدِهِ ﴾ ، ﴿ شُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١]، ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمًّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٣٣]، فالمرادُ بها بهذا النوع من قاموا بعبودية الله، وأخلصوا له الدين على اختلاف طبقاتهم.

فالعبودية الأولى: يدخل فيها البر والفاجر.

والعبودية الثانية: صفةُ الأبرار. ولكنَّ الفرق بين الربوبية والعبودية: أن الربوبية وصف الرب وفعله. الربوبية وصف العبودية وصف العبيدِ وفعلهم.

أفادنا المؤلف رحمه الله بهذه القاعدة أن الربوبية على نوعين ، والعبودية على نوعين ،

ا ۾ نان دائي

du titi.

فالربوبية عامة وحاصة ، والعبودية عامة وحاصة ، والعبودية تتعلق بالعبد ، والربوبية تتعلق بالرب ، فالعبودية المتعلقة بالربوبية ، هذه هي عامة التي معتاها الملك والتذبير والحلق ، بالرب ، فالعبودية المتعلقة بالعبد ، بمعنى طاعة الله عز وجل ، هذه حاصة بمن أطاعه ، وقد اجتمع الصنفان في قوله تعالى : ﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ الْعَلَيْنَ ، رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ ﴾ [الأعراف ؛ الصنفان في قوله تعالى : ﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ الْعَلَيْنَ ، رَبِّ مُوسَى وهارون خاصة ، ﴿ وَعِبَادُ الرَّجْمَنِ اللَّذِينَ يَشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفرقان : ١٦] هذه خاصة ، ﴿ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَالمِنِ يَشُورُنُ وَ الله السَّمَاوَالمِن وَالْأَرْضِ ﴾ [مري: ١٤] عامة ، ويا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته ، ( عامة ، ﴿ إِنَّ عَلَي اللهِينَ وَالْمَرْنِ ﴾ [المجر: ٤٢] خاصة ؛ لأن الشيطان له سلطان على اللهِين يَتولُونه : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ ﴾ [المجر: ٤٢] خاصة ؛ لأن الشيطان له سلطان على اللهِين يتولُونه : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ ﴾ [المجر: ٤٢] خاصة ؛ لأن الشيطان له سلطان على اللهِين يتولُونه : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكُلُونَ \* إِنَمَا شُلْطَانُهُ عَلَى اللّهِينَ عَلَى اللّهِ عِنْ الشَّالُ عَلَى الشَيطان هذه عيهم سلطان هذه عيهم الله عليهم سلطان هذه عيهم عاصة ، ﴿ قَالَ فَبِعِرَاكَ لَا أُغْرِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلّا عِنادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَمِينَ ﴾ [صة ، ١٠] ، فإذن إن عادي ليس لك عليهم سلطان هذه عيهم عاصة ، ﴿ قَالَ فَبِعِرَاكَ لَا أَغْرِينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلّا عِنادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُمِينَ ﴾ [صة . ٢٨] خاصة .

#### القاعدة الثانية والثلاثون

إذا أمر الله بشيء كان ناهيا عن ضده، وإذا نهى عن شيء كان آمر البضده ، وإذا أثنى على نفسه أو على أوليائه وأصفيائه بنفي شيء من النقائص ، كان ذلك إثباتًا للكمال

وذلك: بأنّه لا يمكن امتثال الأمر على وجه الكمال إلا يترك ضده، فحيث أمرَ بالتوحيدِ والصلاةِ والزكاةِ والصومِ والحج وبرّ الوالدين، وصلة الأرجامِ،

<sup>(</sup>١) جزء من الخديث قانسي ، أخرجه مسلم (٧٧٥) ، عن أبي ذر .

<sup>(</sup>٢) انظر: ﴿ المحصول ﴾ (١/٢٠) ، ﴿ اللمع ﴾ ( ص ٨٥ - ٨٦) ، ﴿ تشنيف المسامع ﴾ (١١٧/٢- ٢٢٢).

والعدل، كان نهيًا عن الشرك، وعن ترك الصلاة، وترك الزكاة، وترك الصوم، وترك الحج، وعن العقوق والقطيعة. وحيث نهى عن الشرك وإضاعة الصلاة - إلى آخر المذكورات. كان آمرًا بالتوحيد، وفعل الصلاة إلى آخرها.

وحيث أمر بالصبر والشكر، وإقبال القلب على الله إنابة ومحبة وخوفًا ورجاء، كان نهيًا عن الجزع والسخط، وكفر النعم، وإعراض القلب عن الله في تعلق هذه الأمور بغيره. وحيث نهى عن الجزع، وكفران النعم، وغفلة القلب، كان آمرًا بالصبر إلى آخر المذكورات.

وهذا ضرب مثل. وإلا فكل الأوامر والنواهي على هذا النمط، وكذلك المدح لا يكون إلا بإثبات الكمالات، فحيث أثنى على نفسه، وذكر تنزهه عن النقائص والعيوب، كالنوم والسنة واللغوب، والموت، وخفاء شيء في العالم من الأعيان والصفات والأعمال وغيرها، والظلم، فلتضمن ذلك الثناء عليه بكمال حياته، وكمال قيوميته، وقدرته، وسعة علمه، وكمال عدله؛ لأن العدم المحض لا كمال فيه، حتى ينفى تكميلًا للكمال.

وكذلك إذا نفى الله عن كتابه الريب والاختلاف والشك والإحبار بخلاف الواقع كان ذلك لكمال دلالته على اليقين في جميع المطالب، واشتماله على الأحكام، والانتظام التام والصدق الكامل، إلى غير ذلك من صفات كتابه.

وكذلك إذا نفى عن رسوله الكذب، والتقوُّل والجنون والسحر، والشعر، ونحوها. كان ذلك لأجل إثبات كمال صدقه وأنه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى. ولكمال عقله ولزوال كل ما يقدح في كمال نبوته ورسالته.

فتفطن لهذه القاعدة في كل ما يمرُ عليك من الآيات القرآنية في هذه الأمور وغيرها. تنل خيرًا كثيرًا. والله أعلم.

المؤلف وحمه الله يقول في هذه القاعدة: إن الله إذا أمر بالشيء كان نهيًا عن ترك

ذلك الشيء الذي عبر عنه بصده ، وإذا نهى عن شيء كان أمرًا يترك قلك الشيء وهذه القاعدة ليست على عمومها عند التبع ، فإن ترك المستحبات والمتدوبات لا يستلزم أن يقع الإنسان في النهي ، ولهذا لا نقول : إن ترك المستحب مكروه ، فالمكروه شيء ، وترك المستحب شيء آخر ، نعم إذا كان الأمر واجبًا كان تركه حرامًا ، وأما إذا كان الشيء مستحبًا فإنه لا يلزم من تركه أن يقع الإنسان في النهي ، وهذا شيء ذكره أهل المعلم بالأصول ، أما إذا كان النفي من باب المدح والتعدج بالشيء فإنه إلبات لضاء ، فهو يدك على اتصافه بكمال ضده ، فإذا نفى عن نفسه النوم ، فلكمال حياته وقيرهيته ، وإذا نفى هن على اتصافه بكمال ضده ، فإذا نفى عن نفسه النوم ، فلكمال حياته وقيرهيته ، وإذا نفى هن أيام وما مسئنا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق : ٣٦] ، يعني : من تعب وإعياء ، وذلك لكمال قدرته سيحانه وقوته ، وعلى هذا فقس ، وإنما قلنا بذلك ؛ لأن النفي المحض عدم محض ، والعدم الحض وقوته ، وعلى هذا فقس ، وإنما قلنا بذلك ؛ لأن النفي الحض عدم محض ، والعدم الحض ليس شيئًا ، فضلًا عن أن يكون كمالًا ، ولهذا نقول : ما من صفة نفاها الله عن نفسه إلا ليس شيئًا ، فضلًا عن أن يكون كمالًا ، ولهذا نقول : ما من صفة نفاها الله عن نفسه إلا وهي تتضمن ثبوتًا مقابلًا لهذا النفي ، وإلا لو كانت نفيًا محصًا لم تكن كمالًا .

### .

# المرض في القرآن - مرض القلوب - نوعان : مرض شبهات وشكوك ، ومرض شهوات ومحرمات(')

والطريق إلى تمييز هذا من هذا، مع كثرة ورودهما في القرآن، يدركُ من السياق.

فإن كان السياق في ذم المنافقين والمخالفين في شيء من أمور الدين، كان هذا مرض الشكوك والشبهات، وإن كان السياق في ذكر المعاصي والميل إليها

<sup>(</sup>١) انظر: « مفتاح دار السعادة » (١/٠٤، ١٤٠) ، « إغاثة اللهفان » (١٢/١) .

كان مرض شهوة. ووجه انحصار المرض في هذين النوعين: أن مرض القلب خلاف صحته. وصحة القلب الكاملة بشيئين: كمال علمه ومعرفته ويقينه، وكمال إرادته ما يحبه الله ويرضاه.

فالقلب الصحيح: هو الذي عرف الحق واتبعه، وعرف الباطل وتركه، فإن كان علمه شكا وعنده شبهات تُعارض ما أخبر الله به من أصول الدين وفروعه، كان علمه منحرفا وكان مرض قلبه قوةً وضعفا بحسب هذه الشكوك والشبهات. وإن كانت إرادته ومحبته مائلة لشيء من معاصي الله. كان ذلك انحرافا في إرادته ومرضًا.

وقد يجتمع الأمران فيكون القلب منحرفا في علمه وفي إرادته.

فمن النوع الأول: قوله تعالى عن المنافقين: ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ [البقرة: ١٠]، وهي الشكوك والشبهات المعارضة لرسالة محمد عَيِّاتُ فزادهم الله مرضا عقوبة على ذلك المرض الناتج عن أسبابٍ متعددة، كلها منهم. وهم فيها غيرُ معذورين.

ونظير هذا قوله: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ ﴾ [براء: ١٢٥].

وكذلك قوله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ [ الحج: ٣٥]، فإن مريض القلب بالشكوك وضعف العلم أقل شيء يريبه، ويؤثر فيه، ويفتتن به.

ومن الثاني: قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] أي مرض الشهوة، وإرادة للفجور، أقل شيء من أسباب الافتتان يوقعه في الفتنة، طمعا أو فعلا. فكل من أراد شيئًا من معاصي الله فقلبه مريض مرض شهوة ولو كان صحيحا لاتَّصف بصفات الأذكياء الأبرياء الأتقياء

الموصوفين بقوله: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوٰبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوٰبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الرَّاشِدُونَ • فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَيَعْمَدُ الرَّاشِدُونَ • فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَيَعْمَدُ الرَّاشِدُونَ • فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَيَعْمَدُ ﴾ المحرات: ٦].

فمن كان قلبه على هذا الوصف الذي ذكره الله وفليحمده على هذه النعمة التي لا يقاومها شيء من النعم. وليسأل الله الثبات على ذلك والزيادة من فضل الله ورحمته.

خلاصة هذه القاعدة أن المرض - مرض القلوب - ينقسم إلى قسمين: مرض شبهة وهو نقص في العلم ، ومرض شهوة وهو نقص في الإرادة ، فإذا اعتلَّت إرَّادة الإنسان قَدْلُكُ مرض الشهوة . اعطبت بمعنى : صارت إرادته غير ما يرضى الله ورسوله من فقال مرض قلبه مرض شهوة ، وإذا اعتل القلب بالجهل صار مرضه مرض شبهة ؛ لأنه اشتبه عليه الحق فصار مريضًا بذلك . وصحة القلب وسلامته أن يَمثنُ الله على الإنسان فيجتمع في قلبه كمال العلم وكمال الإرادة، فإذا اجتمع في القلب كمال العلم وكمال الإرادة، فهذا هو القلب. الصحيح السليم ، وفتش قلبك وعالجه . أعقد أن بعض الناس يطهر بدنه كل يوم بالصابون وأسنانه بالفرشاة ؛ لأن لا يكون فيها وسنخ وجرن ، لكن القلب المسكين متروك يشبيه عليه الحق يريد الباطل ما يهم، ولهذا يجب أن نطهر قلوبنا وأن ننظر فيها كل يوم نضعها في المعتبر والتمحيص حتى ننظر أصحيحة هي أم مريضة ، ولعلك تقول : كيف يكون هذا القرآن سببًا لزيادة الإيمان في قوم وسببًا لزيادة الرجس في قوم آخرين ؟ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ \* وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ ﴾ [العربة: ١٧٤، ١٧٥] ؛ لأن المؤمنين إذا نزلت الآية صدقوا بها . والتصديق زيادة الإتيان ، وأما الذين في قلوبهم مرض فإذا نزلت الآية استكبروا عنها وشكَّوا فيها وكذَّبوا ، فاردادوا بذلك رجمها إلى رجسهم - والعياذ بالله - وماتوا وهم كافرون .

## القاعدة الرابعة والثلاثون

# دلَّ القرآنُ في عدة آيات أنَّ من ترك ما ينفعه مع الإمكان ابتلي بالاشتغال بما يضره وحُرِمَ الأمرَ الأول

وذلكَ أنه وردَ في عدةِ آيات: أن المشركين لما زهدوا في عبادةِ الرحمن ابتلوا بعبادة الأوثان، ولما استكبروا عن الانقياد للرسل، بزعمهم: أنهم بشر، ابتلوا بالانقياد لكل مارج العقل والدين.

هذا واضح ، لما عجزوا عن عبادة الله ماذا عبدوا ؟ اللات والعزى ، ولما لم ينقادوا لاتباع الرسول عليه الصلاة والسلام اتبعوا أبا جهل وأشباهه . قال ابن القيم :

هربوا من الرق الذي خُلقوا له فَبُلُوا برق النفس والشيطان (١)

فهؤلاء لما هربوا من الرق الذي خلقوا له وهو عبادة الله عز وجل بُلوا برق النفس والشيطان.

فكانوا عُبَّادًا للشياطين ولأنفسهم الأُمَّارة بالسوء.

ولما عُرِضَ عليهم الإيمان أول مرة فعرفوه، ثم تركوه، قَلَبَ اللهُ قلوبهم، وطبعَ عليها وختم، فلا يؤمنون حتى يروا العذاب الأليم.

ولما بين لهم الصراطَ المستقيم وزاغوا عنه اختيارًا ورضى بطريق الغي على طريق الهدى، عوقبوا بأن أزاغ الله قلوبهم، وجعلهم حائرين في طريقهم.

ولما أهانوا آيات الله ورسله أهانهم الله بالعذاب المهين. ولما استكبروا عن الانقياد للحق أذلهم في الدنيا والآخرة. ولما منعوا مساجدَ الله أن يذكر فيها اسمه وأخربوها ما كان لهم بعد ذلك أن يدخلوها إلا خائفين.

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدُّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ \*

<sup>(</sup>١) نونية ابن القيم (٤٦٦/٢- مع الشرح).

the winds.

والمعارية المارية المارية المارية

فَلَمّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا فَهُمْ مُعْرِضُونَ وَ فَاعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقُونَهُ بِمَا أَخْلَقُوا اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبَمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [النوبة: ٢٠- ٢٧]. والآيات في هذا المعنى كثيرة جدًّا، يخبر فيها [ أن العبد كان قبل ذلك بصدد أن يهتدي الطريق المستقيم ثم إذا تركها بعد أن عرقها، وتكص عنها بعد أن سلكها عوقب بإبعاده في طريق ضلاله الذي ارتضاه لنفسه وترك به طريق الهدى، فالاهتداء غير ممكن في حقه ما دام سادرًا (١) في طريق غوايته ممعنا في سبيل ضلالته. جزاء على فعله، كقوله في اليهود: ﴿ نَبَذَ فَرِيقٌ لِمِنَ اللّهِ يَنْ اللّهِ يَنْ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنّهُمْ لا يَعْلَمُونَ \* وَالبّعُوا مَا تَتْلُو الشّياطِينُ الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنّهُمْ لا يَعْلَمُونَ \* وَالبّعُوا مَا تَتْلُو الشّياطِينُ مَن عنده لهداية العباد، وإصلاح كل شئونهم، وإسعادهم ابتلوا باتباع أرذلها من عنده لهداية العباد، وإصلاح كل شئونهم، وإسعادهم ابتلوا باتباع أرذلها وأحسنها، وأضرها للعقول، وأفتكها في إفساد المجتمع، ولما ترك المحاربون لله ورسوله إنفاق أموالهم في طاعة الرحمن ابتلاهم بإنفاقها في طاعة الشيطان، ورسوله إنفاق أموالهم في طاعة الرحمن ابتلاهم بإنفاقها في طاعة الشيطان،

# القاعدة الخامسة والثلاثون

# تقديم أعلى المسلحتين وأهون المفسدتين

في القرآن عدة آيات فيها الحث على أعلى المصلحتين وتقديم أهون المفسدتين، ومنع ما كانت مفسدته أرجح من مصلحته وهذه قاعدة جليلة. نبه الله عليها في آيات كثيرة.

فمن الأول: المفاضلة بين الأعمال، وتقديم الأعلى منها. كقوله: ﴿ لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾ [الحديد: ١٠]، وقوله: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الآية [التوبة: ١٩]، وكقوله: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ عَيْرُ أُولِي الضَّرِرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الآية [النساء: ١٠].

ومن الثاني: قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] بين تعالى أن ما نقمه الكفار على عند الله والفيئنة أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] بين تعالى أن ما نقمه الكفار على المسلمين من قتال في الشهر الحرام، وإن كان مفسدة فما أنتم عليه من الصد عن سبيل الله والكفر به وبسبيل هداه وبالمسجد الحرام وصدكم عنه، وإخراج أهله منه أكبر عند الله، وفتنتكم المؤمنين بشديد الأذى محاولين إرجاعهم إلى الشهر الحرام.

وقوله: ﴿ وَلَوْلا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَعُوهُمْ ﴾ الآيات [الفتح: ٢٥]، فكف الله المؤمنين عن القتال في المسجد الحرام في صلح الحديبية مع وجود المقتضي من الكفار اتقاء للمفسدة المترتبة على ذلك: من إصابة المؤمنين والمؤمنات المستضعفين الذين حبسهم المشركون بمكة عن الهجرة بأنواع من الأذى أو القتل – ما يكون سببًا في لحوق المعرة بجيش المؤمنين.

وكذلك جميع ما جرى في صلح الحديبية من هذا الباب: من التزام تلك الشروط التي ظاهرها على المسلمين. ولكن تبين لهم بعد أنها عين المصلحة لهم والفتح المبين.

ومن هذا: أمره بكف الأيدي عن القتال قبل أن يهاجر الرسول إلى المدينة، لأن الأمر بالقتال في ذلك الوقت أعظم ضرارًا من الصبر والإخلاد إلى السكينة، مع متابعة تبليغ الرسالة وإقامة الحجة والجهاد الكبير بالقرآن.

1. 4

ولعل من هذا مفهوم قوله : ﴿ فَذَكُرُ إِنْ نَفَعَتِ الذَّكْرَى ﴾ [الأعلى: ١١] يعنى فإن ضَرَّتْ فترك التذكير الموجب للضرر الكثير هو المتعين . والآيات في مذا النوع كثيرة جدًا .

ومن الثالث: قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُّ كَبِيرٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ [البغرة: ٢١٩].

هذا كالتعليل العام أن كل ما كانت مضرته وإثمه أكبر من نفعه، فإن رحمة الله وحكمته لابد أن تقتضي المنع منه وتحريمه على عباده.

وهذا الأصلُ العظيم كما أنه ثابتٌ شرعًا فإنه هو المعقول بين الناسُ المفطرون على استحسانه ، والعمل به في الأمور الدينية والدنيوية ، والله أعلم ]

وهناك قاعدة ثالثة وهي أن الدين الإسلامي جاء بتحصيل المصالح وتقليل المفاسد ما أمكن ، هذه هي القاعدة التي صار عليها هذا الدين القويم ، ويدل على هذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩] ، فالدين الإسلامي جاء بتحصيل المصالح وتقليل المفاسد بقدر الإمكان .

#### \* \* \*

# القاعدة السادسة والثلاثون

### مقابلة المعتدي بمثل عدوانه

طريقة القرآن: إباحة الاقتصاص من المعتدي ومقابلته بمثل عدوانه، والنهي عن ظلمه، والندب إلى العفو عنه والإحسان.

هذه ثلاث حالات: اقتصاص جائز، ظلم ممنوع، عفو وإحسان مطلوب؛ لأن هذا

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين لم يقابل على الأشرطة ؛ لعدم وجود هذا الموضع فيها .

الأخير يجب أن يقيد بما إذا كان فيه الإصلاح؛ لأن الله يقول: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرَهُ عَلَى اللّهِ ﴾ [الشورى: ١٠]، أما لو كان رجل مجرم فعل جريمة وقلنا: عفونا عنك، سيأتي ويفعل أخرى، هل في عفونا هذا إصلاح؟ لا، ولهذا يجب في هذه المسائل أن ينظر الإنسان إلى الأمور بعين العطف، لا بعين العاطفة، يأتي رجل متهور يفعل بلية تخصك، ويأتي ناس يصلحونه عليك، فيقولون: ارحم هذا الرجال أعتقه له أولاد، وكذا وكذا، ويأتون بما يرقق النفس بالعفو عن هذا الرجل، لكن ما يعلمون أن هذا الرجل لو عفونا عنه الآن لأتانا ببلية في آخر النهار، فهذا ليس أهلًا للعفو، فكل الآيات بل كل النصوص التي تحث على العفو يجب أن تكون مقيدة بقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾ والشورى: ١٤]، لأنه إذا لم يكن في العفو إصلاح كان ظلمًا، والظلم ممنوع، فصارت الأحوال ثلاثة: قصاص، وعفو، وظلم، فالظلم ممنوع، والعفو مندوب، والقصاص جائز مباح.

وهذا في آيات كثيرة كقوله: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ [النحل: ١٢٦]، ﴿ وَجَزَاءُ سَيِّعَةٍ سَيِّعَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ [النورى: ٤٠]، فذكر المراتب الثلاث.

ولما كان القتال في المسجد الحرام مُحرما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ \* فَإِنِ انْتَهَوْا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* وَقَاتِلُوهُمْ خَتَّى لَا تَكُونَ فِئْتَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلَا عُدْوَانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ \* الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ [البقرة: ١٩١- ١٩١] وهو كل الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ [البقرة: ١٩١- ١٩١] وهو كل ما حرمه الله وأمر باحترامه. فمن انتهكه فد أباح اللهُ الاقتصاصَ منه، بقدر ما اعتدى به لا أكثر . وقوله : ﴿ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴾ ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُ بِالْحُرُ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأُنْنَى ﴾ الآية ، ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنْ

النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ الآية ، ﴿ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ شُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفُنَّ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ﴾ ، ﴿ لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا عَن ظُلِمَ ﴾ الآية ، والآيات في هذا المعنى كثيرة . والله أعلم .

قُولُه : ﴿ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَمَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَانًا ﴾ [الإسراء: ٣٣]، هل هو السلطان الكوني أو الشرعي؟ الشرعي، وربما الكوني أيضًا، بأن ييسر الله غز وجّل العثور على هذا القائل فَيقتل، ولهذا يقول العامة : ﴿ القاتل مقتول ولو بعد حين ﴾ ؛ لأنه يقول : ﴿ فَقَدْ جَعَلْنَا لِهَائِلُ فَيَقْتُل ، ولهذا يقول العامة : ﴿ القاتل للسلطان الكوني والشرعي قوله : ﴿ فَلَا يُسْرِفُ لِي الله الله الله القاتل لا بدّ وأن يقتل ، لكن لا يُسْرِفُ فِي الله قتل ، لكن لا يُسْرِفُ الولي في قتله ولا يتجاوز ويتعدى .

# القاعدة السابعة والثلاثون

# اعتبر الله القصد والإرادة في ترتب الأحكام على أعمال العباد

وهذا الأصل العظيم: صَرَّح به النبي عَلِيْكُ في قوله: ﴿ إِنَمَا الأَعْمَالُ بِالنياتِ ﴾ (() وهد القصود هنا أنه ورد آياتٌ كثيرة جدًّا في هذا الأصل فمنها ، وهو أعظمها أنه رَثَّبَ حصولَ الأجر العظيم على الأعمال بإرادة وجهه ، لما ذكر الصدقة والمعروف ، والإصلاح بين الناس . قال : ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاقِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤] .

﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةِ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحِ لِيَنَ

<sup>(</sup>١) متقَق عليه من حديث عمر : البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

النَّاسِ ﴾ [انساء: ١١٤] ، الآمر بهذه الأشياء في قوله: ﴿ خَيْرَ ﴾، وهو الذي يترتب عليه أن المعروف والصدقة والإصلاح بين الناس، لكن ثواب الآخرة ما يأتي إلا بنية خالصة، ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِفَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ ، أما من بفعله رياء وسمعة – والعياذ بالله – فإنه وإن ترتب على ذلك خير وحصل الإصلاح والصدقة فإنه لا يؤتى عليه أجرًا عظيمًا.

وقال: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ الْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]، ووصف الله نبيه وخيار خلقه من الصحابة رضي الله عنهم بأنهم يبتغون فضلًا من الله ورضوانا. وقال في الرجعة: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، الرجعة: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥]، وقال تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارِّ ﴾ [النساء: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارِّ ﴾ [النساء: ٢٠]، ﴿ لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالُكُمْ يَئِنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ السَاء: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ يَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] فقال الله: ﴿ قد فعلت ﴾ (") ، ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥].

وذكر الله قتل الخطأ ورتب عليه الدِّية والكفارة، ثم قال: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]، وقال في جزاء الصيد: ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ الآية [المائدة: ٩٠]، وقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ الآية [المائدة: ٩٠]، وقال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾ [البغرة: ٣٣٥]. إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢٦) عن ابن عباس.

أعمالَ الأبدانِ وأقوالَ اللسانِ، صحفها وفسادها، وترتب أجرِهَا أو وازرها:

# القاعدة الثامثة والثلاثون

# قد دلت آیات کثیرة علی جبر المنكسر قلبه ومن و الله ومن و الله و ال

وهذه قاعدة لطيفة ، اعتبرها الباري وأرشدَ عباده إليها في عدة آيات . منها: المُطلَّقة . فإنه لما كانت في الغالب منكسرة القلب حزينة على فراقي بعلها ، أمرَ الله بمتعتها على الموسِع قدره وعلى المقتر قدره ، متاعا بالمعروف. وكذلك من مات زوجها عنها فإن من تمام جبر خاطرها: أن تمكت عند أهله

سنة كاملة وصية ومتعة مُرَغِّب فيها. وكذلك أوجبَ الله للزوجة على الزوج النفقة والكسوة في مدة العدة، إذا كانت رجعية، أو كانت حاملة مطلقة.

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُو الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ [ النساء : ٨ ]، ويدخلُ الواجبُ والمستحب في مثل قوله: ﴿ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [ الأنعام : ١٤١ ] .

وذلك لأن الحصاد يحضر الفقراء في الغالب، فكان إعفاؤهم مناسبًا جدًّا وَالْأَمْلُكُ تَعْمُونُ الْحُمَادُ وَتَكُدُسهُ وَتَدْخُرُهُ ، فينبغي ألا تحرم هؤلاء الفقراء منه .

وكذلك إخباره عن عقوبة أصحاب الجنة الذين أقسموا ليصرمنها مصبحين، وتواصوا أن لا يدخلنها اليوم عليهم مسكين (١).

وقال تعالى: ﴿ إِمَّا يَتِلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمُنَا فَلَا تَقُلْ الْهُمُنَا أَوْ كُلَاهُمُنَا فَلَا تَقُلْ الْهُمُا وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا \* وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلَّ مِنَ الرَّحْقَةِ ﴾ أُفٌ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا \* وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلَّ مِنَ الرَّحْقَةِ ﴾

<sup>(</sup>١) وهذا في سورة القلم ، الآيات (١٧ – ٣٧) .

إلى قوله: ﴿ وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ﴾ [ الإسراء: ٢٦].

المهم أن قوله: ﴿ إِمَّا يَتُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ ﴾ بأنه إذا بلغ الأم والأب الكبر ضعفت نفوسُهما ورقت واحتاجا إلى من يرحمهما ، هذا من وجه ، من وجه آخر إذا بلغ الكبر فإن الإنسان يمل منه ويتعب ويحتاج أن يوصى بهما خيرًا في مثل هذه الحالة .

وقد ذكر الله جبره لقلوب أنبيائه وأصفيائه أوقات الشدات وإجابته لأدعيتهم أوقات الحاجات والضرورات. وأمر عباده بانتظار الفرج عند الأزمات. فهذا أصل قد اعتبره الله وأرشد إليه فينبغي للعبد أن يكون على باله في وقت المناسبات ويعتبره عند وجود سببه.

هذا واضح ، وهذه من الآداب العالية والخصال الحميدة ؛ أنه عندما تجد الإنسان منكسر القلب إما بفراق محبوب أو غير ذلك ، فينبغي أن تدخل عليه الفرح والسرور وتهون عليه المصيبة بتذكيره بما هو أعظم ، فإذا تلف له بعض ماله تقول : إن من الناس من تلفت لهم أموالهم كلهم ، وإذا أصيب بمرض في عينه تقول : إن بعض الناس قد يصاب بالعمى ، وهكذا ، حتى تخفف عنه الأمور ، ومن ذلك ما مر علينا في درس الصباح من تعزية المصاب .

#### \* \* \*

# القاعدة التاسعة والثلاثون

# في طريقة القرآن في أحوال السياسة الداخلية والخارجية

طريقة القرآن في هذا: أعلى طريقة، وأقرب إلى حصول جميع المصالح الكلية. وإلى دفع المفاسد. ولو لم يكن في القرآن من هذا النوع إلا قوله تعالى: ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ [ آل عمران: ١٥٩] وإخباره عن المؤمنين: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى نَيْنَهُمْ ﴾ [ الشورى: ٣٨] فالأمر مفرد مضاف إلى المؤمنين، وفي الآية

الأولى: قد دمجلت عليه (ال) المفيدة للعموم والاستغراق يعنى أن جميع أمور المؤمنين وشئونهم، واستدفاع مضارهم معلق بالشورى والتراود على تعيين الأمر الذي يَجْرُونَ عليه.

وقد اتفق العقلاء أن الطريق الوحيد للصلاح الديني والدنيوي هو طريق لشورى.

فالمسلمون قد أرشدهم الله إلى أن يهتدوا إلى مصالحهم وكيفية الموصولة اليها بإعمال أفكارهم مجتمعة . فإذا تعينت المصلحة في طريق سلكوه أه فإذا تعينت المصلحة ومضرة ، فظروا . تعينت المضرة في طريق تركوه ، وإذا كان في ذلك مصلحة ومضرة ، فظروا أيها أقوى وأولى وأحسن عاقبة ، وإذا رأوا أمرًا من الأمور هو للصلحة ولكن ليست أسبابه عتيدة عندهم ولا لهم قدرة عليها نظروا بأي شيء تدرك الأسباب وبأي حالة تنال على وجه لا يضر . وإذا رأوا مصالحهم تتوقف على الاستعداد بالفنون الحديثة والاختراعات الباهرة ، سعوا لذلك بحسب اقتدارهم ولم علكهم اليأس والاتكال على غيرهم ، الملقي إلى التهلكة ، وإذا عرفوا - تقد عرفوا - أن السعي لاتفاق الكلمة وتوحيد الأمة هو الطريق الأقوم للقوة المعنوية عرفوا - أن السعي لاتفاق الكلمة وتوحيد الأمة هو الطريق الأقوم للقوة المعنوية جدوا في هذا واجتهدوا ، وإذا رأوا المصلحة في المقاومة والمهاجمة أو في المسالمة وللدافعة بحسب الإمكان ، سلكوا ما تعينت مصلحته فيقدمون في موضع الإحجام .

وبالجملة لا يدعون مصلحة داخلية، ولا خارجية دقيقة ولا جليلة إلا تشاوروا فيها، وفي طريق تحصيلها وتنهيتها، ودفع ما يضادها وينقصها.

فهذا النظامُ العجيب الذي أرشدَ إليه القرآن: هو النظام الذي يصلح في كل زمان ومكان، وفي أمة ضعيفة أو قوية.

وَمِنْ ذَلِكِ: قُولُه تِعَالَى : ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّقِ ﴾ [الأنفال: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَاعُهُ الْمُسْلِمُونَ مِنْ قُوةً فَهَذَهُ الآية نَصِّ صَرِيحٍ بُوجُوبِ الاستعداد للأعداء بما استطاعه المسلمون مِنْ قُوةً

عقلية ، ومعنوية ومادية ، مما لا يمكن حصر أفراده وفي كل وقت يتعين سلوك ما يلائم ذلك الوقت ويناسبه ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ [النساء: ٧١] ونحوها من الآيات التي أرشد الله فيها إلى التحرز من الأعداء فكل طريق وسبب يتحرز به من الأعداء فإنه داخل في هذا ، ولكل وقت لبوسه ، ومن عجيب ما نبه عليه القرآن من النظام الوحيد : أن الله عاتب المؤمنين بقوله : ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ يُكُونُوا بحالة من جريان الأمور على طرقها لا يزعزعهم عنها فَقْدُ رئيس وإن يكونوا بحالة من جريان الأمور على طرقها لا يزعزعهم عنها فَقْدُ رئيس وإن أناس ، إذا فقد أحدهم قام مقامه غيره ، وأن تكون الأمة متوحدة في إرادتها وعزمها ومقاصدها وجميع الأمور بحسب قدرتهم .

وقال تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التنابن: ١٦] أي اتقوا غضبه وعقابه بالقيام بما أمر به من كل ما فيه الخير والصلاح لكم جماعة ومنفردين، فكل مصلحة أمر الله بها وهي متوقفة في حصولها أو في كمالها على أمر من الأمور السابقة أو اللاحقة. فإنه يجب تحصيلها بحسب الاستطاعة، فلا يكلفهم الله ما لا يطيقون. وكذلك كل مفسدة ومضرة لا يمكن اجتنابها إلا بسلوك بعض الطرق السابقة واللاحقة فإنها داخلة في تقوى الله تعالى، وذلك أن بأسبابها لازم الحق حق، والوسائل لها أحكام المقاصد (١).

الشورى بأن تجتمع الأمة وتتشاور في أمورها الداخلية والخارجية ؛ لأنه إذا صدر الأمر من الشورى لم يكن رأيًا واحدًا ، بل كان عدة آراء ، ومن المعلوم أن عدة الآراء أقرب إلى الصواب من الرأي الواحد ، بل إن الإنسان أحيانًا إذا قرر الأمر ونوى تبين له خطأ الرأي

<sup>(</sup>١) انظر ( القواعد الفقهية ) للسعدي ( قاعدة ٢ ) بتحقيقنا .

الأول الذي كان عنده لأول مرة ، أحيانًا ينوي شيئًا ثم يقوم إليه لينفذه ، فيقول : أتروى في الأمر حتى يكون الحكم على يقين وتؤدة ، هذا وهو إنسان واحد يجد من نفسه بأنه كل ما قرر الأمر وينظر فيه كان إلى الصواب أقرب، فكيف إذا كانوا جماعة ، ولكن المشكل في زماننا هذا أنك لا تكاد تجد شخصًا حسن إلية – مخلصًا – وهذه هي البلية ، يمني لا تكاد تجد إنسانًا يتكلم في أمور السياسة الداخلية والخارجية وهو يقصله مصلحة الأمة ، وهذا تقو الذي يجعل الإنسان يتحير أحيانًا ويقول : ماذا تنفع الشورى وكل واحد من هوالأن المسئولين لا يسعى إلا في مصلحته الخاصة ، ولهذا تأمل ﴿ أَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ يعني بالمسئولين لا يسعى إلا في مصلحته الخاصة ، ولهذا تأمل ﴿ أَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ يعني بالمسئولين لا يسعى إلا في مصلحته الخاصة ، ولهذا تأمل ﴿ أَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ يعني بالمسئولين لا يسعى إلا في مصلحته الخاصة ، ولهذا تأمل ﴿ أَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ يعني بأن يقول المشؤوى إلى هذا الأمن ، وهو أمر للجميع ليس أمرًا خاصًا ، فهذا هو الذي يوجب أن يقول القائل : كيف يمكن أن نحصل على مثل الشورى وأين من نفق في دينه وأطالته ونصحه ، هذا المائلة ، لو وجدناه أمينًا مخلصًا فقد يكون ضائناً من حيثاً في الرأي والتنبير ، لكنه قد يكون خائناً من حيث الأمائلة ، ولو وجدناه أمينًا مخلصًا فقد يكون ضعيقًا من جهة الرأي والتحليل، فأمر الشورى في الشيئ الشورى ، ولكن مشكلته أنك لا تكاد تجد من هو أهل للشورى .

الأمر الثاني مما أشار إليه الشيخ رحمه الله أنه ينبغي للناس أن يعتزوا بأنفسهم لا بقوادهم، وأن يعتقد كل واحد أنه نفس ذلك القائد؛ لأنهم إذا جعلوا القيادة لواحد حقيقة وظاهرًا وتصرفًا فإنها تهن نفوسهم إذا فقد ذلك الواحد، وقد أرشد الله إلى ذلك بقولة؛ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَلْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ الْإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ الْقَلَبَتُم عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ الْإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ الْقَلَبَتُم عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ [آل عمران: 112]، هل إذا مات محمد على الرئيس الواحد، بل نعتقد أننا كلنا قائم مقام (بصواب)، وهكذا ينبغي لنا أن لا نركز على الرئيس الواحد، بل نعتقد أننا كلنا قائم مقام هذا الرجل حتى لا نفقد إذا فقد وأن نجعل العمل سائرًا على ما هو عليه، وهذان أمران مهمان، ولهذا يذكر عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه إذا رأى قائدًا قد (ركبه) الناس مهمان، ولهذا يذكر عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه إذا رأى قائدًا قد (ركبه) الناس عليه، والمسبب الأول: ألا يتكل الناس عليه، والمسبب وغروا به فإنه بعزله أنه بعزله لسببين؛ السبب الأول: ألا يتكل الناس عليه، والمسبب

<sup>(</sup>۱) من ذلك قصته المشهورة في عزل خالد بن الوليد . انظر الاستيعاب (۲/۶ ۲۹) ، و دالبداية والنهاية ، (۹/۸ ۲۹) ، و د تاريخ الطبري ، (۳۹۸/۳) .

الثاني: طردًا لإعجابه بنفسه وتعاليه وتكبره، فهذه أيضًا مهمة جدًّا، ولهذا نسمع عن بعض الخطباء من رؤساء العرب الذين ملكوا القلوب في وقتهم يقول: أنا لست فلان ويسمي نفسه – ولكنكم كلكم فلان، يعني إذا كانت سياستي غلبتكم وهي محل إعجابكم فلا تجعلوني أنا أتصرف تصرفًا شخصيًّا، ولكن اجعلوا منكم كلكم أنتم ذلك الرجل.

والأمر الثالث: الذي ذكره الشيخ إعداد القوة للأعداء، وتأمل قوله تعالى: ﴿ مِنْ عَدَا الله النكرة في سياق الإثبات (قوة) لكنها لا تتعين بقوة معينة، فإذا كان أعداؤنا يحاربوننا بالسلاح، فإعداد القوة يكون بالسلاح، وإذا كانوا يحاربوننا بالأفكار فإعداد القوة يكون بالأفكار، وأن ندرس أفكارهم هذه لنرد عليهم؛ لأننا لا يمكن أن نقاتلهم حتى نعلمه، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام لمعاذ بن جبل: «إنك تأتي قومًا أهل كتاب» أنت لو أردت أن ترد على صاحب باطل وأنت لا تعرف باطله لا يمكن أن ترد عليه؟ أبدًا عرف باطله لترد عليه، وهذه طريقة العلماء، فشيخ الإسلام رحمه الله لماذا فتد أقوال الفلاسفة والمتكلمين؛ لأنه درس هذه الأشياء وعرفها، للهم، قوله تعالى: ﴿ مِنْ الفلاسفة والمتكلمين؛ لأنه درس هذه الأشياء وعرفها، للهم ما نستطيع مثاله في القوة، وعلى هذا فإذا غزونا بالأفكار أو بالأخلاق أو بالسلاح يجب أن نستعد لهم بكل هذه الأمور الثلاثة حتى يمكن لنا أن نقابلهم.

ومن الآيات الجامعة في السياسة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤدُّوا اللَّهَ يَاللَّهَ يَعِمَّا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ يَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًّا اللَّهَ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ الآية [النساء: ٥٥]. والآية التي بعدها. فالأمانات يدخل فيها أشياء كثيرة، من أجلها: الولايات الكبيرة والصغيرة والمتوسطة، الدينية والدنيوية. فقد أمر الله أن تؤدى إلى أهلها بأن يجعل فيها الأكفاءُ لها. وكل ولاية لها أكفاء مخصصون. فهذا الطريق الذي أمر الله به في الولايات من أصلح الطرق

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث ابن عباس : البخاري (١٤٩٦) ، ومسلم (١٩) .

لصلاح جميع الأحوال : فإن صلاح الأمور بصلاح المتولين والرؤساء الميها والمدين لها والعاملين عليها . مسئل المدين لها والعاملين عليها . مسئل المدين الها والعاملين عليها .

يجب أن تولي كل رجل العمل الذي يختص به ، فلو أننا أردا آن تولي شخصًا متخرجًا في كلية الهندسة ، وكلية الهندسة تأخد واحدًا يدرس في كلية الهندسة ، وكلية الهندسة تأخد واحدًا يدرس في كلية الشريعة ؟ هذا ما يصلح ، تؤدى الأمانات إلى أهلها إلى الذين يمكن أن يقوموا بها على وجهها ولكل مقام مقال ، إذا أحضرنا عجينًا لتصنع مله حبرًا ، فهل نعطيه للمرأة أو الرجل ؟ للمرأة ، فاخاصل أننا نقول : لابد أن نؤدي الأمانات إلى أهلها ، ما يحل اللمرأة أو الرجل ؟ للمرأة ، فاخاصل أننا نقول : لابد أن نؤدي الأمانات إلى أهلها ، ما يحل الله ي يدرس النحو في الفقه ولا بالعكس ، هذا ما يمكن .

وهذه سياسة أم لا ؟ هذه من أعظم السياسات لو أن ولاة الأمور لاحظوها وجعلوا كل إنسان له الحصاص بعمل يشغل هذا العمل ليس له من الحكمة أو النسياسة أن يأتي خريج كلية الشريعة عن فقد أن الحكومة ما أنفقت من أموال قم يأتي يطلب عملا الحتايي، هذا ضياع للوقت وصياع للمال وصياع للرجال وللأعمال، العمل الكتابي كل واحد يستطيع أن يعمل فيه ، محكن يأتي واحد من الشارع احسن من هذا يتصرف . وإذا طبقنا هذه الحال على الآية وجدنا أنها تصييع للأمانة : فإن الله يأمركم أن تؤدّوا الأمانات إلى أهله ألا يقولون : تعالى الت كاتب أهلها في الشريعة يقولون : تعالى الت كاتب أله أو ما أشبه ذلك ، يفرح أم لا ؟ يفرح ، أتدرون لماذا ؟ لأنه يمكن نصف احباره بالغش ، وهذا معناه أن ما عدن حصيلة ، ولو درس على الطلبة يغلبونه ، ولهذا ينفر بعض الناس المتخرجين من عمل التكليف ، والسبب في ذلك أنهم يخفقون ، ما نجعوا إلا بطريقة غير سليمة ، فلذلك كانوا لا يويدون أن يعملوا .

فيجب تولية الأمثل فالأمثل: ﴿ إِنَّ تَحَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينَ ﴾ [القصص: ٢٦] ، فصلاح التولين للولايات الكبرى والصغرى عنوان صلاح الأمة وضده بضده .

ثم أرشدهم الله إلى الحكم بين الناس بالعدل الذي ما قامت السماوات

أحوال السياسة والمستاسة وا

والأرض إلا به<sup>(۱)</sup>.

فيجب تولية الأمثل فالأمثل، الفقهاء رحمهم الله ذكروا شروطًا للقضاة، ذكروا شروط القاضي عشرة ( $^{(7)}$ ) الشروط هذه لو فتشت في وقتنا الحاضر من تنطبق عليه ما وجدت أحدًا، لكن قال حبر زمانه شيخ الإسلام ابن تيمية: إنه يولّى الأمثل فالأمثل حتى أن يولى أعدل الفاسقين إذا لم نجد عدلًا ( $^{(7)}$ ) ولو كان فاسقًا نوليه، ما ندع الأمور تذهب بدون ولاية، فينظر الأمثل فالأمثل، ومن كان أمثل في القيام بهذا العمل وَوُلِّي عليه من هو دونه كان ذلك خيانة ( $^{(3)}$ ).

فالعدل قوام الأمور وروحها. وبفقده تفقد الأمور. والحكم بالعدل من لازمه: معرفة العدل في كل أمر من الأمور، فإن كان المتولون للولايات هم الكُمَل من الرجال والأكفاء للأعمال وجرت تدابيرهم وأفعالهم على العدل والسداد متجنبين للظلم والفساد تَرَقّت الأمة وصَلَحَتْ أحوالها، وتمام ذلك في الآية الأخرى التي أمر الله فيها بطاعة ولاة الأمور فهل يوجد أكمل وأغنى من هذه السياسة الحكيمة التي عواقبها أحمد العواقب؟

طاعة ولاة الأمور لكنها تبع لطاعة الله ورسوله كما يشير إلى ذلك قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، ولم يقل: وأطيعوا أولي الأمر، وهذا يدل على أن طاعة ولاة الأمور تابعة لطاعة الله ورسوله، وعليه فإذا أمر ولاة الأمور بأمر فيه معصية لله ورسوله فإنهم لا يُطاعون، وإذا أمروا بأمر فيه طاعة

<sup>(</sup>١) لعله يشير إلى ما أخرجه أبو داود (٣٠٠٦) ، وصححه ابن حبان (٩٩٥) في قصة ابن رواحة حين أتى يهود خيبر ليخرص زرعهم ، فأرادوا أن يرشوه ، فقال : يا أعداء الله ، أتطعموني السحت ، والله لقد جئتكم من عند أحب الناس إليّ ، ولأنتم أبغض إليّ من عدتكم من القردة والخنازير ، ولا يحملني بغضي إياكم وحيى إياه على أن لا أعدل عليكم . فقالوا : بهذا قامت السماوات والأرض .

<sup>(</sup>٢) انظر في شروط القاضي : الفروع (٣/٤/٦) ، المحرر (٢٠٣/٢) ، المغني (١٢/١٤) .

 <sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٢٥٢/٢٨) ، ومثله في المبدع (٢١/١٠) ، والفروع (٣٧٦/٦) .
 (٤) وفي الحديث (إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة » . أخرجه البخاري (٩٥) عن أبي هريرة .

الله ورسوله فإنهم يطاعون من وجهين ؟ أولًا أن هذه من طاعة الله ورسوله . والفاني ي أنه من طاعة ولاة الأمون. وإذا أمروا بأمر ليس فيه طاعة ولا معصية رجية طاعتهم، وهيذه هي النقطة التي يجب أن نركز عليها وإلا إن قلنا: إنهم لا يطاعون إلا فيما هو طاعة ، لكانوا كغيرهم من الناس ، حتى إذا أمر واجد من الناس بطاعة الله لكان أجره مطاعاً ، لا يأمره ، ولكن لأنه طاعة الله يرولهذا يجب علينا أن نطيع ولاة الأمور فيما نظيموه المصلحة الأمة، وإن لم يكن طاعة لله ورسوله في ذاته إلا إذا كان معصية، وأما قول بيعض المهلل: تجرياما نطيعهم إلا إذا كان هذا مما أمر الله به . هذا مصادرة للنص مصادرة عُلَالِته ومصادمة با أيضًا ، والله أمر بطاعة ولاة الأمور إلا في المعصية ، وظاهر قوله : ﴿ وَأُولِي الْأَمْرِ ﴾ أنه ما دامت إمرتهم باقية فلهم الطاعة ولا يشترط في ذلك أن يكونوا عُدُولًا ، بل حتى لو رأينا من بعضهم ما هو معصية فإنه يجب أن يطاع ، ما نقول : لا نطيعه إلا إذا أطاع الله هو ، أبدًا أطعه وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك"، ما لم يأمر بمعصية الله"، ولهذا تجد هؤلاء الذين نعتبرهم سفهاء خرجوا على ولاة الأمور لجرد أنهم رأوهم فسقة ، ماذا جصل ؟ حصل من ألشر والفساد ما هو أعظم مما كان عليه هؤلاء الولاة ، نقرأ التاريخ من حين حصل الاختلاف على الأثمة إلى يومنا هذا ، نجد الشر والفساد كله في الخروج على ولاة الأمور ، ماذا حصل من قتل عثمان رضي الله عنه ، ومن قتل على بن أبي طالب ، ومن قتل ما قتل من بقية الخلفاء ؟ حصل الشر والفساد ، حتى أولئك السفهاء الذين خرجوا على ولاتهم واستحلوا كراسيهم وسموها فورة وما أشبه ذلك ، ماذا حصل هل أصلحوا الوضع ؟ أبدًا"، فإن المتأمل يجد أن الوضع الذي كأن في السابق خيرًا مما هو عليه الآن ، كل ذلك بسبب الحروج عن طاعة الله ورسوله ، فلو أن هؤلاء أطاعوا الله ورسوله وصبروا على ولاة الأمور وطاعتهم في غير معصية الله؛ لنالوا خيرًا كثيرًا.

ومن الآيات المتعلقة بالسياسة الشرعية: جميع ما شرعه الله من الحدود

<sup>(</sup>١) كما ورد في خديث مسلم (١٨٤٧) عن حذيقة :

<sup>(</sup>٢) في الباب عدة أخالهيث منها جديث ابن عمر: على المزَّة المسلم السمع والطَّاعة فيما أُخبَ ويحرَّة ، إلا أنَّ يؤمر بمصية ، فإن أُمر بمصية ، في أُمر بمص

على الجرائم، العقوبات على المتجرئين على حقوقه وحقوق عباده، وهي في غاية العدالة والحسن وردع المجرمين والنكال والتخويف لأهل الشر والفساد، وفيها صيانة لدماء الخلق وأموالهم وأعراضهم.

والآيات التي فيها الأمر بالمعروف والنهئي عن المنكر والتكلمُ بالحق مع من كان وفي أي حال من الأحوال.

وكذلك ما فيها من النهي عن الظلم فيه إرشاد للحرية النافعة التي معناها التكلم بالحق وفي الأمور التي لا محذور فيها ، كما أن الحدود والعقوبات والنهي عن الكلام القبيح والفعل القبيح فيها رد الحرية الباطلة ، فإن ميزان الحرية الصحيحة النافعة هو ما أرشد إليه القرآن . وأما إطلاق عنان الجهل والظلم والأقوال الضارة المحللة للأخلاق ، فإنها من أكبر أسباب الشر والفساد ، وانحلال الأمور والفوضوية المحضة . فنتائج الحرية الصحيحة أحسن النتائج ، ونتائج الحرية الله الله أعلى ، وأغلقه عن الثانية ، تحصيلًا للمصالح ، ودفعا للمضار والمفاسد . والله أعلم .

هذا صحيح ، فإن الحرية المطلقة لشخص ما تكون على حساب حرية غيره ، لو أطلقنا لشخص الحرية لقال لنا : أريد أن أتمتع بأموال الناس ومساكنهم ومراكبهم وحتى زوجاتهم أيضًا ، سيكون على حساب الآخرين ، ولكن نقول : لك حرية فيما تملك فقط ، وللآخرين حرية فيما يملكون ، فالحرية الكاملة هي المبنية على كتاب الله وسنة رسوله عَيِّلِيٍّ ، ولا أحد أحكم من الله وأعدلُ منه ، وقد عدل سبحانه وتعالى في الحرية التي منحها العباد ، فجعل لكل إنسان حرية لا يعتدي بها على حرية الآخرين ، وهذا ظاهر ، هذه أيضًا من السياسة ، فالحرية الظالمة الجائرة التي تمنع من التكلم بالخير والتحليل من الشر ، هذه لا شك أنها ظالمة ، والإسلام يأتي بمحاربتها ، والحرية الحقة التي تطلق لكل إنسان القول والعمل بما هو من حقه ، هذه حرية صحيحة نافعة ، ولكل مقام مقال ، حتى وإن ملكنا نحن أن نتكلم أو أن نفعل وكان المقام يقتضى ألا نقول ولا نفعل فإننا لا نقول ولا نفعل .

in the land the desirable

tien truit e como e to



# القاعدة الأربعون

## في دلالة القرآن على أصول الطب المساهدة

أصول الطب ثلاثة : خفظ الصغطة باشتعمال الأمور الثافية ، والحقيمة عن الأمور الثافية ، والحقيمة عن الأمور الضارة ، ودفع ما عرض للبدن من المؤذيات . و المناف الطب كلها تدورٌ على طفة القواعد (۱) . و المناف الطب كلها تدورٌ على طفة القواعد (۱) . و المناف المناف

ما هذه القواعد ٢ الاستعمال الثاقع والاحتماء من الضرر ورفع الطُّور بعد تزوله اللَّالم الله الله الله المرابع

وقد نبه القرآن عليها في قوله تعالى في حفظ الصحة ودفع المؤذي: وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١]، فأمر بالأكل والشرب الذي لا تستقيم الأبدان إلا بهما ، وأطلق ذلك ليدل على أن المأكول والمشروب بحسب ما يلائم الإنسان وينفعه في كل وقت وحال . ونهى عن الإسراف في ذلك ، إما زيادة في كثرة المأكولات والمشروبات . وإما بالتخليط في المطعوم والأوقات . وهذا حمية عن كل ما يؤدى الإنسان . فإذا كان القوت الضروري من الطعام والشراب إذا ضار بحالة يتأذى منه البدن ويتضرر : منع منه ، فكيف بغيره ؟ ولشراب إذا ضار بحالة يتأذى منه التيمم إذا كان استعمال الماء يضره ، حمية له عن المضرات كلها .

وأباح للمحرم الذي به أذى من رأسه أن يحلقه ويفدي، وهذا من بابيه الاستفراغ وإزالة ما يؤذي البدن. فكيف بما ضرره أكثر من هذا ؟ المنتقب البدن ونهي عن الإلقاء بالبد إلى التهلكة فيدخل في ذلك المنتعمال كل النا يتضور به الإنسان من الأغذية والأدوية ، ودفع ما يضر بمدافعت للذي لمنقع،

<sup>(</sup>١) انظر : زاد المعاد (٤/١٤ مَهُ مُ ٢٠٠٠) و الأداب الشرعية (٢/٧ ١٠٠) . وحد و الماد (١/١٠٠)

والتحرز عنه، بمعالجة الحادث بالطرق الطبية النافعة .

وكذلك ما ذكره الله في كتابه من الأعمال كلها كالجهاد والصلاة والصوم والحج وبقية الأعمال والإحسان إلى الخلق فإنها وإن كان المقصود الأعظم منها نيل رضى الله وقربه وثوابه، والإحسان إلى عبيده، فإن فيها صحة للأبدان وتمرينًا لها، ورياضة وراحة للنفس، وفرحا للقلب، وأسرارًا خاصة تحفظ الصحة وتنميها وتزيل عنها المؤذيات.

وبالجملة فإن جَميع الشرائع ترجع إلى صلاح القلوب والأرواح والأخلاق والأبدان والأموال في الدنيا والآخرة . والله أعلم .

هذه القاعدة خلاصتها أن القرآن أرشد إلى أصول الطب الثلاثة، وهي حفظ الصحة، والبدن، والحِمية عما يضرهم وإزالة ما يؤذيهم، يعني بعد وقوعه، وكلها ذكرها الله سبحانه وتعالى في القرآن: ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾، هذا استعمال ما يحفظ الصحة، ﴿ وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ هذا الحِمية عما يضر، أما دفعُ ما كان ضارًا فذكر المؤلف رحمه الله له فدية الأذى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذَى مِنْ رَأْسِهِ ﴾ [ البقرة: ١٩٦] يعني: فليحلقه، ففي هذا إزالة المؤذي، وإذا تم للبدن حفظ الصحة وحمايته مما يضره أو يؤذيه ورفع ما أضر به وأذاه تمت صحته.

\* \* \*

# القاعدة الحادية والأربعون قصر النظر على الحالة الحاضرة

يرشد الله عباده في كتابه من جهة العمل إلى قَصْر نظرهم إلى الحالة الحاضرة التي هم فيها، ومن جهة الترغيب في الأمر والترهيب من ضده إلى ما يترتب عليها من المصالح، ومن جهة النعم إلى النظر إلى ضدها.

وهذه القاعدة الجليلة دعا إليها القِرآن في آيات عديدة. وهي من أعظم مليدل على حكمة الله، ومن أعظم ما يرقى العاملين إلى كل خير ديني ودنيوي، فإن العامل إذا كان مشتغلا بعمله الذي هو وظيفة وقته فإنْ قصر فِكْرَه وظاهره وباطنه عليه نجح ، ويتم له الأمر بحسب حاله . وإن نظر وتشوقت نفسه إلى أعمال أخر الم يحن وقتها بَعْدُ فترت عزيمته ، وانحلت همته ، وصار نظره إلى الأعمال الأخري ينقص من إتقان عمله الحاضر وجمع الهمة عليه. ثم إذا جاءت وظيفة العمل الآخر جاءه وقد ضعفت همته وقل نشاطه. وربما كان الثاني متوقفًا على الأول في حصوله أو تكميله ، فيفوت الأول والثاني ، بخلاف من جمع قلبه وقاليه وصار أكبر همه هو القيام بعمله الذي هو وظيفة وقته ؛ فإنه إذا جاء العمل الثاني فإذا هو قد السُّتُعِدُ لَهُ أَقُوةً وَنَشَاطَ ويتُلقاه بَشُوقَ وَصَّارُ قيامَهُ بِالأُولِ مَعُونَةٌ عَلَى قيامَهُ بالثاني. وَمَنَ هَذَا: قُولُهُ تَعَالَى مُصَرِّحًا بِهَذَا الْمِنِي: ﴿ أَلُّمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلٌ لَّهُمْ كُفُوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا ۚ الزَّكَاةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالَ إِذًا فَرِيقًا مِنْهُمْ يَخْشُونُ النَّاسُ كَخْشْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشَدُ خَشْيَةً ﴾ [ الساء : ٧٧] فانظر كيف حالهم الأُولَى وأمنيتهم وهم مأمورون بكف الأيدي ، فلما جاء العمل الثاني ضعفوا كُلُّ الضَّعَفَ عنه . وَنَظير هذا ما عاتب اللَّه به أَهَل أَحد في قوله : ﴿ وَلَقُدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ [آل عمران : ١٤٣]، وقد كشف هذا المعنى كل الكشف قولُه تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ يِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدُّ تَقْبِينًا ﴾ [السلم: ٢٦] الآل فيه تكميلا للعمل الأول، وتثبيتًا من الله، وتمريًا على العمل الثاني وليما المله

ونظيره قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَيَنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَوْلُوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ \* وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلُّوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ \* وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلُّوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ \* وَلَنَّا لَكُونُوا فَعْمَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ الآية [التوبة: ٥٠- ٧٧] ، فالله أرشد العباد أن يكونوا

أبناء وقتهم ، وأن يقوموا بالعمل الحاضر ووظيفته ، ثم إذا جاء العمل الآخر صار وظيفة ذلك الوقت واجتمعت تلك الهمة والعزيمة عليه ، وصار القيام بالعمل الأول معينا على الثاني . وهذا المعنى في القرآن كثير .

هذه المسألة التي ذكرها الشق الأول وهو أن الإنسان ينبغي أن يعتني بالعمل الذي بين يديك هو وظيفة وقتك ، بعض الناس يفرط فيه من وجهين : الرجه الأول أنه يتساهل ويتهاون يقول : هذه المسألة بسيطة ، هذا عمل قليل ، فيضيع عليه الرقت ، فإذا حصره الوقت عجز عنه ، وإذا عجز عنه انتقل هذا العمل من وظيفته الزمنية إلى وظيفة العمل الثاني ، فضيق عليه وعجز عن القيام بهما ، وعلى هذا يقول صاحب الحكمة : « لا تؤخر عمل اليوم إلى الغد » ، وما أكثرَ ما يظن الظان أن هذا العمل يسير وأنه سيخلصه ثم يتمادى به الأمر فيعجز ، وإذا قابل الإنسان هذا العمل بهمة ونشاط وبدأ به فورًا ولم يتوان فيه أدركه على سهولة وأتقنه وأجازه ، هذه واحدة ، هل تضعوا هذه في أعمالكم اليومية ؟ نعم ، جرب تجد ، وانتهز الفرصة كما قال الشاعر : [ الرجز ]

وانتهز الفرصة إن الفرصة تكون إن لم تَنْتَهِزْهَا غُصَّة الشيء الذي ذكره الشيخ رحمه الله أن بعض الناس يرهقون أنفسهم ولا يتقنون العمل، يقولون: نقرأ ليل نهار وهكذا، وهذا غير صحيح، لكن إذا جاء العمل يسيرًا تتحمله النفس وتقبته وأتقنته انتقلت إلى العمل الثاني، وهي قد أجادت العمل الأول فتلقته بانشراح ونشاط. فهذان وجهان في هذه المسألة: من الناس من يتهاون بالعمل ويقول هذا عمل قليل أؤخره، فيضيع عليه الوقت. ومن الناس من يستقل هذا العمل ويريد عملًا أكثر، فإذا ابتلي به عجز عنه، ولهذا قال في الآية التي ذكرها الشيخ رحمه الله: ﴿ آلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوا أَبْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَلَمًا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالَ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالَ ﴾ [ النساء: ٧٧]، وهم بالأول يقولون: كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة، يقولون: ينبغى القتال لولا أخرتنا إلى

أَجَلَ قَرِيبٍ ، كَذَلَكَ الآية الثانية قوله : ﴿ وَلَوْ أَنَا كُتَبَنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ أَخْرَجُواْ مِنْ فِيارِكُمْ مَا فَعُلُوهُ إِلَّا قَلِيلً مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُّونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَنْشُدُ مِنْ فِيارِكُمْ مَا فَعُلُوهُ إِلَّا قَلِيلً مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُّونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَنْشُدُ مِنْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُّونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَنْشِدُ مَا تَشْهِينًا ﴾ [ الساء : ٦٦] .

" انظرُ إِلَى عَبْدُ اللَّهُ بِن عَمْرُو بِنَ الْعَاصُ حَيْنَ قَالَ : ﴿ وَاللَّهُ لِأَقْوَمُنَ اللَّيلَ مَا عَشْت ، والأصومن النهار ما عشت ، ، فدعاه الرسول عَنْ ويفن له هل اتت الذي قلت كذا ؟ قال : نَعْمُ ، بَدَا النَّبِي عَيْظَةِ يَحَاطُطُهُ ويَنَازَلَهُ ، حَتَّى وَصُلَّ إِلَى أَنْ يَصَوْمٌ يَوْمًا وَيَدْع يُومًا ، مَاذًا كَانَتُ تَحَالُ عَبِدُ اللَّهِ فِي آخِرَ عَمِرَهُ ؟ شَقَ عَلَيْهُ ذَلَكُ ، فَكَانَ يَصُومُ خَمِسَةُ عَشَرَ يُومًا شُردًا ويفظر تحمسة عشر أيومًا ، وقال ؛ ليتني قبلت رحصة النبي على الناف عبر ، ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهُ فَيِنْ آتَانًا مِنْ قَصْلِهِ لَنَصَدُقَنَّ وَتُتَكُّونَنَّ مِنَ الصَّالِيعِينَ . فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَصْلِهِ بَيْخُلُوا يِّهِ وَلَوْ أَوْمُمْ مُعْرَضُونَ ﴾ ، وكذلك قراءة الكتب ، يقولون : إن الشيخ عبد اللَّهُ أبا بُطين بن حَبُّدُ الرَّحِمَنُ كَانَ يَلَقَبُ مَفْتِي الدِّيَّارَ التَّجَدَيْةُ وَكَانَ عَالمًا جِيدًا فِي الفقه الله ، يقول : إِنَّنِي مَا قرأت إلا الروض المربع في شرح زاد السنطنع ، لكنه كان يكرره ويتأمل فيه ويأخذ بمنطوفه ومفهومه وإشارته الوضار علماً بحرًّا في الفقه ، أمَّا واحد يقفو مَنْ عَضَّان إلى عَضْن من الكتب ، يقول: أطالع عَنْدُالمُو أطالع هذا ؟ يروح عليه الوقت ، أحيَّانًا يَأْلِي الإنسان يريد أن يطالع حكم مسألة مواجعة إذا فتح الكتاب كالبحر ووجد السمك أمامه وكان يُزيد لحوثًا مَعْيَنَّا لَمَا فِيعِ الكِتَابِ وَوَجِدُ لِلْأَسْمَاكُ تَتَلَّا وَجَ الْمَامِهِ صَارَ يَأْخَذُ هَذَهُ وَيَأْخُذُ فَكُمَّ الْمُدَّةُ ، فيرُوخُ عليه المُوقت ويصلينُع عليه الوَّقْت ، وَيَأْتَي عليه الأَوَّان وهو ما راجَعُ النَّسَأَلَة التي يُبِيَّحُتُكُ عتها ، هذه معروقة عندكم ، لكن لو أن الإنسان بدأ أول ما يبدأ ما دام يريد مسألة معينة يبدأ أول ما يتِدا بها وإذا حصل عنده فضل وقت فليرجع إلى المسائل الألخرى، لكن بعض الأحيان مع شفقة الإنسان على العلم يقول أوالله هذه المسألة جيدة اقرانيا ولم ، وهكانا وحكدان ويروخ طليه الزقت ، ثم شيئا أحر أيعنا أخيانا عر عليه مساله فادرة الوجود ولو

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص: البخاري (١٩٧٦)، ومسلم (٩٥١) واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٤) تولى القضاء والتلزيس والخطابة ، مع الأخلاق الحميدة المرضية . تولمي عام ٢٨٦ أه . الظر ترجمته أني السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة (ت ٣٨٣) ، الأعلام للزركلي (٩٧/٤) .

طلبها في محلها ما وجدها ، ثم تلك الساعة يقول: الآن حفظتها لا أنساها أبدًا . ثم تمر أيام قليلة فينساها ويحاول أن يجدها فلا يجدها ، وهذه مسألة أيضًا ينبغي لطالب العلم أن يلاحظها ، إذا مرت عليك مسألة مهمة ، إما قاعدة ما تكاد تلقاها في الكتب فاحفظها لا تقول الآن استقرت في ذهني ولا أنساها فلابد أن تقيدها عندك حتى لا تنساها . يقولون: إن ابن القيم رحمه الله له كتاب اسمه و بدائع الفوائد ، هذا ما ألف تأليفًا منسقًا كان كلما تطرأ على ذهنه مسألة كتبها ، وابن الجوزي له كتاب اسمه و صيد الخاطر ، كل ما جاء في خاطره شيء قيده ، هذه أيضًا ينبغي للإنسان أن يلاحظها يضع عنده دفتر كل هذه المسائل خاطره شيء قيده ، هذه أيضًا ينبغي للإنسان يتعب ما يجدها يقيدها ولا يقول: حفظتها . فينساها .

وأما الأمور المتأخرة . فإن الله يُرشد العاملين إلى ملاحظتها لتقوى هممهم على العمل المثمر للمصالح والخيرات . وهذا كالترغيب المتنوع من الله على أعمال الخير، والترهيب من أفعال الشر، بذكر عقوباتها، وثمرتها الذميمة .

فاعرف الفرق بين النظر إلى العمل الآخر الذي لم يجئ وقته ، وبين النظر إلى ثواب العمل الحاضر الذي كلما فَتَرت همة صاحبه وتأمل ما يترتب عليه من الخيرات استجد نشاطه ، وقوي عليه وهانت عليه مشقته . كما قال تعالى : ﴿ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَوْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَوْجُونَ ﴾ [النساء : ١٠٤] .

هذه الآية أيضًا ضعها على بالك ، كل عدو لك إذا كنت تعاني منه فإنه يعاني منك مثل ما تعاني منه ، سواء كان ذلك عدوًا بالسلاح أو بالأفكار أو بكل شيء ، لكن الفرق بالنسبة للمسلمين وأعدائهم : ﴿ وَتَرْجُونَ مِنَ اللّهِ مَا لاَ يَرْجُونَ ﴾ ، هذا يخفف عنا كثيرًا ، أولًا إذا كانوا يألمون كما نألم فهذا من باب التأسي والتسلي ، والثاني إذا كنا نرجوا من الله ما لا يرجون ، فهذا من باب الترقي ، نحن أرقى منهم ، مثل ما قالوا لأبي سفيان : لسنا سواء ، قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار (۱)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٨٧/١- ٢٨٨) ، والحاكم (٢٩٦/٣- ٢٩٧) ، والبيهقي في الدلائل (٣٦٩/٣-) ٢٧١) وغيرهم من حديث ابن عباس .

وأما إرشاده من جهة النعم التي على العبد من الله بالنظر إلى صده ليعرف قدرها، ويزداد شكره لله . ففي الفرآن منه كثير يُذكّر عباده تعمّته عليهم بالدّين والإسلام ومَا تَرْتَب على ذلك من النعم . فَكُوله : ﴿ لَقَدْ مَنَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتْ فَي وَالْ مَا لَا مَا أَنْ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتْ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [ال عمران : ١١٦٤].

و وَاذْكُرُوا نِعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءٌ فَأَلَّفَ يَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ يَنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةِ مِنَ النّّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يَبَيْنُ اللّهُ لَكُمْ النَّامِ النَّامُ النَّامُ الله لَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣] أي إلى الزيادة لشكر نعم الله. وقوله: ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَاوَاكُمْ وَأَيْدُكُمْ النَّالِ اللّهُ عَلَيْكُمُ النَّالِ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [النموسِ وَرَزُقَكُمْ مِنَ الطّيّبَاتِ لَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، وقوله: ﴿ قُلْ أَرَايُتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [النموسِ: ٢١]، وقوله: ﴿ قُلْ أَرَايُتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [النموسِ: ٢١]، وألى آخر الآيات حيث يذكرهم أن ينظروا إلى ضد ما هم فيه من النعم والخير، ليعرفوا قدر ما هم فيه .

وهذا الذي أرشد إليه النبي عَلَيْهِ حيث قال « انظروا إلى من أسفل منكم ، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم ، فإنه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم » (ا؟

وقوله تعالى: ﴿ فَاذْكُورا آلاَعَ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٩] ، وقوله : ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا ﴿ فَأَنْ مَا لَّا فَهَدَى ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى ﴾ ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ عَائِلًا فَأَغْنَى ﴾ [الضحى: ٦ - ٨] إلى أخرها .

the control of the second of t

<sup>(</sup>١) أخرج مسلم (٩٣٣ ٩٩٣) عن أبي هريرة . وانظر إلى الفرق بين الصابر والراضي والشاكر للشيخ ابل

# القاعدة الثانية والأربعون الحقوق لله ولرسوله

في أن الله قد ميز في كتابه بين حقه الخاص وحق رسوله الخاص، والحق المشترك، فالحقوق ثلاثة: حق لله وحده لا يكون لغيره، وهو عبادته وحده لا شريك له بجميع أنواع العبادات، وحق لرسوله عليه خاص وهو التعزير والتوقير والقيام بحقه اللائق والاقتداء به، وحق مشترك وهو الإيمان بالله ورسوله وطاعة الله ورسوله ورسوله.

وقد ذكر الله الحقوق الثلاثة في آيات كثيرة من القرآن ، فأما حقه : فكل آية فيها الأمر بعبادته وإخلاص العمل له والترغيب في ذلك ، وهذا شيء لا يحصى ، وقد جمع الله ذلك في قوله : ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ فهذا مشترك ، ﴿ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُعَرِّرُوهُ ﴾ فهذا مشترك ، ﴿ وَتُعَرِّرُوهُ لَا فَهِذَا حَلَ النّبِ وَ النّبِ وَرَسُولِهِ ﴾ وهذا مشترك ، وقوله : ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأُطِيعُوا الرّسُولَ ﴾ [التنابن: ١٦] في آيات كثيرة ، وكذلك ﴿ آمَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولُهِ ﴾ [الحديد: ٧] ، وكذلك قوله : ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ فهذا مُثْتَرك ﴿ إِنّا إِلَى رَبّنا رَاغِبُونَ ﴾ [التربة: ٢٥] فهذا مختص بالله تعالى .

ولكن ينبغي أن يعرف العبد أن الحق المشترك ليس معناه أن ما لله منه يثبت نظيره من كل وجه لرسوله، بل المحبة والإيمان والطاعة لله لابد أن يصحبها التعبد والتعظيم لله والخضوع.

وأما المتعلق بالرسول من ذلك: فإنه حب في الله، وطاعة لأجل أن من أطاع الرسول فقد أطاع الله، بل حق الرسول على أمته من حق الله فيقوم المؤمن به امتثالا لأمر الله، وعبودية له وقياما بحق رسوله وطاعة له .

وإنما قيل له حق الرسول: لتعلقه بالرسول، وإلا فجميع ما أمر الله به وحثَّ

عليه - من القيام بحقوق رمنوله ، والقول الوالدين والأولاد والأقارب وغيرهم - كله حق لله تعالى فيقوم به العبد امتثالا لأمر الله وتعبدًا له ، وقياما بحق ذي الحق ، وإحسانا إليه ، إلا الرسول فإن الإحسان منه كله إلى أمته فما وصل إليهم غير إلا على يديه صلى الله عليه وسلم تسليمًا .

خلاصة هذه القاعدة أن الحقوق تنقسم إلى ثلاثة أقسام: حق لله ، وحق للرسول المقوق ، حق الله ، وحق مشترك ، وهناك أيضًا حق رابع لا لله ولا للرسول ، ولكنه لدّوي الحقوق ، حق الوالدين والأقارب وما أشبه ذلك ، ولكن كلام المؤلف الأخير يدلنا على أن كل شيء أمر الله به سواء مما يختص به أو مما يكون خلقه فهو بالمعنى العام من حقوق الله ، لأني أنا حينما أبر والدي أقوم بذلك تعبد الله وامتنالاً لأمر الله ، كذلك حق النبي عليه الصلاة والسلام ، لولا أن الله أكرمه بالرسالة وأوجب علينا تصديقه واتباحه لكان هو رجلاً من قريش ، ولكن من أجل الله عز وجل صار بهذه المكافة ، فالإيمان بالله وبرسولة لا يستويان وإن اتفقا في أصل الإيمان لكنهما يختلفان فالإيمان بالله لذاته لأنه الرب ، والإيمان بالرسول أعمل الإيمان الله أرسله وأمرنا بالإيمان بالله إيمان الله لذاته لأنه الرب ، والإيمان بالرسول أيمان بالله إيمان بالله وإن اتفقا في الأصل لكنهما يختلفان .

ومن سفه بعض الناس ، أنهم يجعلون حق الله متأخرًا عن حق الرسول عليه الصلاة والسلام ويقدمون حق الرسول عليه الصلاة والسلام ويقدمون حق الرسول عليه السلام ويقدمون حق الله وليس تعظيم الرسول عليه الصلاة وليس تعظيم الله من تعظيم الرسول ، بل الأمر بالعكس ، فتعظيم الرسول عليه الصلاة والسلام من تعظيم الله ، ولهذا قال الله تعالى : ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله كَالَهُ ﴾ والتسلام من تعظيم الله ، ولهذا قال الله تعالى : ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله كَالَهُ ﴾

إذن القاعدة هذه من قواعد التفسير أننا إذا تأملنا القرآن وجدنا أن الحقوق التي في الفرآن التي أبنها الله تنقسم إلى أربعة أقسام: حق لله ، وحق للرسول ، وحق مشترك بينهما ، وحق رابع لدوي الحقوق ، قال الله تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِلِهِ شَيْتًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِدِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى ... ﴾ [النساء: ٣٦] إلخ الآيات .

فاعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا ، هذا يعضمن حقّ الله وحقّ رسُوله ؛ لأنها لا تكون

عبادة إلا باتباع الرسول عليه الصلاة والسلام، أما بالوالدين إحسانًا وذي القربى واليتامي .. إلخ، فهذا من حقوق ذوي الحقوق .

﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوتَّرُوهُ وَتُسَبّحُوهُ ﴾ لماذا عرفنا أن بعضها لله وبعضها للرسول وبعضها مشترك؟ لأن ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ واضح يجب علينا أنه لابد أن نؤمن بالله ورسوله والاشتراط هنا واضح، ﴿ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾ التعزير والنصرة والتوقير والاحترام لمن؟ للرسول عليه الصلاة والسلام، وتسبحوه، التسبيح لله إذ أننا نعلم بالضرورة من الدين أنه لا يصح أن نقول سبحان النبي أبدًا، بل نقول: سبحان الله، فصار الدليل على أن هذه الحقوق منها مختص، ومنها مشترك، الدليل إما من نفس الآية، وإما من أدلة أخرى.

#### \* \* \*

# القاعدة الثالثة والأربعون

يأمر الله بالتثبت وعدم العجلة في الأمور التي يُخشى من سوء عواقبها، ويأمر ويحث على المبادرة على أمور الخير التي يُخشى فواتها

وهذه القاعدة في القرآن كثيرة.

قال تعالى في القسم الأول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبُتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [انساء: ٩٤] وفي قراءة (١) : ﴿ فَتَبْبَوا ﴾ الآية . وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ ﴾ [الحجرات ٦] . الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ ﴾ [الحجرات ١] . وقد عاتب الله المتسرعين إلى إذاعة الأخبار التي يخشى من إذاعتها فقال تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي

<sup>(</sup>١) هي قراءة حمزة ، كما في تفسير القرطبي (٢١٧/٥) .

الأُمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴿ اللَّيةَ [الساء: ١٨٣]، وقال تعالى ! ﴿ إِلَّ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ [يونس: ١٩٦]، ومَنْ هذا الباب: الأمر بالمشاورة في الأمور، وأَحْدُ الحَدْر، وأَن [ لا ] يقول الإنشان مثالاً يُعلم وفي هذا آيات أكثيرة. وأمّا القسم الثاني كقوله: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِنْ رَبَّكُمْ وَجَّنَّةٍ عَرْضَهَا الشّمَاوَاتُ وَالْمَ وَلَى مَعْفِرة مِنْ رَبَّكُمْ وَجَّنَّةٍ عَرْضَهَا السّمَاوَاتُ وَالْمَوْنِ ﴾ [البقرة: ١١٥]، ﴿ فَاسْتَيْقُوا الْحَيْرَاتِ ﴾ [البقرة: ١٠٤] الشّمَاوَاتُ وَالنَّابِقُونَ ﴾ [الوقدة: ١٠] أي السابقون في الدّيا إلى الخيرات! هم والسّابقون في الدّيا إلى الخيرات! هم السّابقون في الدّيا إلى الخيرات! هم المنابقون في الدّيا إلى الخيرات! هم المنابقون في الدّيا إلى الخيرات!

وهذا الذي أرشد الله عباده إليه: هو الكمال أن يكونوا حازمين لا يفوتون فرص الحيرات، وأن يكونوا متثبتين حشية الوقوع في المكروهات والمضرات. ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حَكْمًا لَقُوْم يُوفِئُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

السَّابِقُونُ فِي الْأَخْرَةُ إِلَى الْجُنَاتُ وَالْكُرَّامَاتُ ، وَالْآيَاتِ فِي هَذَا الْمُعْنَى كُثْيَرَةً

هذه القاعدة على المسارعة ولا حاله و الماهمة ما علمت ملحر الماهمة والمحمل وحوا أو لا يجوز لا بالمسارعة ولا حاله و وما علمت منفعته ، فهذا المادر المالم هو الأكمل وحوا أو تطوعًا حسب ما تقضيه الحال ، فالمسارعة إليه هي الأكمل ، لكن هنا قد يكون الشيء منفعة بذاته ، ولكن يتردد الإنسان بين كون غيره أنفع من غيره ، وحينئذ يجب التبت والتروي هو خير في ذاته ، لكن يتردد الإنسان بين كون غيره أنفع أو هو أنفع قحينئذ يتبت والتروي هو خير في ذاته ، لكن يتردد الإنسان بين كون غيره أنفع أو هو أنفع قحينئذ يتبت ؛ لأن الإنسان لا يدري أخير هو أم غير خير لا باعتبار ذاته ولكن باعتبار غيره ، إذن يتبت على القسم الثاني ، وهو المشكوك فيه الذي يجب أن نطبت فيه .

لهنا الله أقسام؛ قسم ظلم مصرته فلا نقدم عليه ، لا مبادرة ولا تأنيا ، وقسم آخر عليمت منفعته فنقائم (عليه) ، وقسم اللت يتردد فيه الإنسان ويحتاج إلى اثنبت ، فسنبت فيه قبل أن نقدم عليه ، ويدخل في ذلك ما أشكل عليتا بداله ، وما أشكل علينا بتقارفه عليه غيره ، هل هو أنفع أم غيره أنفع ، ولهذا يقول الشاعر : [ البسيط ]

قد يدرك المتأني بعض حاجتِهِ ﴿ وَقَدْ يَكُونَ مَعْ الْمُسْتَعْجُلُ الزُّلُلُ

وربما فات قومًا جُلُّ أمرِهمُ مع التأني وكان الرأي لو عجلوا (١

فهنا ذكر الحالين: الأول قد يدرك المتأني بعض حاجته، وقد يكون مع المستعجل الزلل، إذن هذا البيت يشير إلى التأني في الأمور، وربما فات قومًا جل أمرهم مع التأني وكان الرأي لو عجلوا، فمثلًا إذا عَنَّ لك أن تقوم في طاعة الله فهنا لا تتأخر، إذا كان الحال تتطلب إزالة مانع من موانع الصلاة فلا تتأخر، ولهذا كان الرسول عليه الصلاة والسلام إذا أصابته نجاسة يادر بإزالتها ؛ لما بال عليه صبي في حَجْره فدعا بماء فأتبعه إياه ، وبال أعرابي في ناحية المسجد فأمر بذَنُوب من ماء فأريق عليه ، والتأخير قد يسبب للإنسان إحراجًا، انظر إلى النبي عليه الصلاة والسلام مرة لما أقيمت الصلاة وحضر ولما تقدم ليكبر أو كبر ذكر أنه لم يغتسل، فقال: مكانكم، ثم ذهب واغتسل وجاء وصلى بهم بعد ما أقيمت الصلاة "، والنبي عليه الصلاة والسلام يجري عليه مثل هذه الأمور لأجل أن يسن الله عز وجل لعباده مثل هذه الأحوال .

\* \* \*

# القاعدة الرابعة والأربعون

عند ميلان النفوس أو خوف ميلانها إلى ما لا ينبغي: يذكرها الله ما يفوتها من الخير، وما يحصل لها من الضرر

وهذا في القرآن كثير. وهو من أنفع الأشياء في حصول الاستقامة ؛ لأن الأمر والنهي المجرد لا يكفي أكثرَ الخلق في كفّهم عما لا ينبغي، حتى يُقرن

<sup>(</sup>١) الشعر للقطامي ، وانظر تاريخ دمشق (٩٨/٤٦) .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه : البخاري (٢٢٣) ، ومسلم (١٠٣/٢٨٧) عن أم قيس بنت محصن .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه : البخاري (٢٢١) ، ومسلم (٩٩/٢٨٤) عن أنس .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه : البخاري (٦٤٠) ، ومسلم (١٥٨/٦٠٥) عن أبي هريرة .

بذلك ما يفوتُ من المحبوبات التي تزيد أضعافا مضاعفة على الذي يكرهه الله، وتميل إليه النفس، وما يحصل من المكروه المرتب عليه كذلك، قال تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَمَّا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتَنَةً ﴾ فهنا لما ذكر فتنة الأموال والأولاد التي مالت بأكثر الخلق عن الاستقامة، قال مذكرًا لهم ما يفوتهم إن افتتنوا، وما يحصل لهم إن سلموا من الفتنة: ﴿ وَأَنَّ اللَّهَ عِنْدُهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ [ الأنهال: ٢٨].

معن وقال تعالى: ﴿ مَأَنَتُمْ مَوُلَا فِي جَادَنْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْنَحِيَاةِ اللَّهُ نَيَا فَعَنْ لِيَجَادِلُ اللَّهُ عَنْهُمْ فِي الْنَحِيَاةِ اللَّهُ نَيَا عَلَى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ وَلِيهِا وَعَلَى عَلَيْهِمْ وَلِيهِا وَعَلَى عَرْفَ الْفَيْنِا تُوْفِعِ عِلْهَا وَعَالَى عَرْفَ اللَّهُ فِي عَرْفِيا وَعَلَى كَانَ يُويِدُ عَرْفَ اللَّهُ فِيا عَرْفَ اللَّهُ فِي عَرُفِيا وَعَلَى كَانَ يُويِدُ عَرْفَ اللَّهُ فِي اللَّهِ عَرْفَ اللَّهُ فَي عَرْفِيا وَعَلَى كَانَ يُويِدُ عَرْفَ اللَّهُ فِي اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ فَي عَرْفِيا وَعَلَى عَلَيْهِ عَرْفَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَل

فإذا بان للناظر أصلها وقاعدتها سَهلَ عليه تنزيل كلِّ ما يرد منها على الأصل المتقرر . والله أعلم .

هذه القاعدة تفيد أن الأوامر والنواهي في حد داتها قد لا تكفي في استقامة العبد، لكن إذا ذكر لله ما في الأمر من فائدة تنفيذه مشي ؛ لأن النفوس مجولة على حب ما يلائمها، وإذا ذكر له ما في النهي ما يحفظ العقوبة فإنه يحذر ؛ لأن النفوس مجولة على النفور مما لا يلائمها، وهذا واضح حتى في أوامرك أنت لولدك لو قلت : افعل كذا، قد يتوانى، لكن إذا أعطيته جائزة، أو قلت : لك جائزة، أقدم، فالله عز وجل أحيانًا إذا ذكر حالًا من الأحوال التي تميل إليها النفوس وربحًا تنسى ما يجب عليها من حق الله ذكرها فهنا حالاً من الأحوال التي تميل إليها النفوس وربحًا تنسى ما يجب عليها الإنسان وينشغل بها عن طاعة الله عز وجل، ولما كان هذا سببًا لميل الإنسان إلى أمواله وأولاده قال : ﴿ وَأَنَّ اللّهَ عِنْكُهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ فلا تقدموا هؤلاء الأولاد والأموال على ما عند الله عن المحياة الله عز وجل، ولما المؤلف رحمه الله : ﴿ وَأَنَّ اللّهَ النَّهُ مَا وَلَا النّهُ عَنْهُمْ فِي الْمُحياةِ الدُّنْيَا كَنْ الْمَا المُولِد وَالْمُوال على ما عند الله عن وحمه الله : ﴿ وَأَنَّ اللّهُ اللّه عَنْهُمْ فِي الْمُحياةِ الدُّنْيَا كُنْ الْمَا اللّه النّه المَولِد والأموال على ما عند الله عنه المُحياة اللّه عن رحمه الله : ﴿ وَأَنَّ اللّهُ اللّه عَنْهُمْ فِي الْمُحياةِ الدُّنْيَا كُنْ اللّه الله عنه فلا المُولِد والأموال على ما عند الله عنه المُولِد والمُولِد والأموال على ما عند الله عنه المُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد والمُولِد واللّه والمُولِد و

إذن هل يحصل له كل ما يريد؟ لا ، بل هو مقرون بمشيئة الله ، ولهذا نجد ناسًا يطلبون الدنيا ولا ينالون منها شيئًا وهم لا يريدون إلا الدنيا ، ومع ذلك لا ينالون منها شيئًا ، ولهذا يضرب المثل بفقير النصارى إذا واحد فشل في شيء قيل له : أنت مثل فقير النصارى لا حصًّل دين ولا دنيا ، ومعلوم أن النصارى ، وغيرهم من الكفار يسعون للدنيا لا للآخرة ، ومع ذلك قد يصابون بالفقر المضطجع وبالهلاك وبالأمراض وكل شيء ، فانظر إلى هذه الآية : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا ﴾ ، لو نظرنا إلى هذه الآية نفسها لكانت يقينًا لأنها جملة شرطية خبرية ، والخبر لها لا يُخْلَف لكن هذه الآية مقيدة بقوله : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ عَرْثَ الدُنْيَا نُويدُ ﴾ ، ما نشاء ليس ما يشاء هو .

# والسرطي أكي القاعدة الخاصية والأرجعون والمسابق المادة

جِثُ الباري سيحانه في كتابه على

## الصلاح والإصلاح

الله أمر بالصالات في آيات متعددة والإضافة ، وأهي على الصافيل والمخافظة في آيات أمر بالصالات في آيات متعددة والإضافة ، وأهي على الصافيل والمخافظة في آيات أحر. والصلاح: أن تكون الأمور كلها مستقيمة معتدلة مقصودا بها غاياتها على الصالحين الأون اعمال الصالحة وأثنى على الصالحين الأن اعمال الحيا تصلح الدين والدنيا والآحرة ، وفعدها قساى هذه الأشياء وكذلك في آيات متعددة فيها الناء على المصلحين بين المنازعين به وأخبر خللي وجم العموم أن المسلحين بين المناح غيريا من والمصلح العموم أن المسلحين بين المناع على المسلحين بين المنازعين به وأخبر خللي وجم العموم أن المسلحين بين المناح غيريا من والمصافح فيما بين المنازعين به وأخبر خللي وجم العموم أن المسلحين بين المناح غيريا من والمصلحين بين المناح غيريا من والمسلحين بين المناح على المسلحين بين المناح غيريا من والمسلحين بين المناح على المسلحين بين المناح المنا

فإصلاح الأمور الفامعة السعي في إزالة ما تحترى عليه من الشرور والضرر العام، والحاص . ومن الشرور الفامعي في إصلاح السعي في إصلاح المسلمين العام، والحاص . ومن أهم أنواع الإصلاح السعي في إصلاح أيد إلا الإصلاح في إصلاح في إصلاح في المسلمين في مصلح . والله يهديه ويرشده ويسدده . وكل ساع بضد ذلك فهو مفسد ، والله لا يصلح عمل المفسدين .

هل تحفظون آية في الشاء على المصلحين؟ ﴿ وَالَّذِينَ نُمَسُكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحُونَ ﴾ [مود: ١١٧]، ففي الآية الأولى بيتن الله جزاءهم، إيه لله الله تعالى ما ارتفع عنهم من العذاب بسبب إصلاحهم، ﴿ وَمَا كَانَ

رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ ، وانتبهوا لهذا الشرط: أهلها مصلحون ، ولم يقل: وأهلها صالحون ، إذن فالصلاح في الأمة بدون إصلاح لا يأمن ارتفاع الهلاك عنهم ، بل لا بد أن يكونوا مصلحين آمرين بالمعروف ناهين عن المنكر مع صلاح أنفسهم .

ومن أهم ما يكون أيضا: السعي في الصلح بين المتنازعين، كما أمر الله بذلك في الدماء والأموال والحقوق بين الزوجين. والواجب أن يصلح بالعدل ويَسلك كل طريق توصل إلى الملائمة بين المتنازعين، فإن آثار الصلح بركة وخير وصلاح، حتى إن الله أمر المسلمين إذا جنح الكفار الحربيون إلى المسالمة والمصالحة أن يوافقوهم على ذلك متوكلين على الله. وأمثلة هذه القاعدة لا تنحصر. وحقيقتها: السعي في الكمال الممكن حسب القدرة بتحصيل المصالح أو تكميلها، أو إزالة المفاسد والمضار أو تقليلها: الكلية منها والجزئية، المتعدية والقاصرة. والله أعلم.

إذا جنح الكفار إلى المسالمة فقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجَمَعُ لَهَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، وهذا في حال ضعف المسلمين، وأما في حال القدرة والقوة فإن الواجب مقاتلة الكفار حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون أو يسلمون، فإن أسلموا فلا قتال وإلا دفعوا الجزية، فإن أبوا وجب علينا قتالهم، لا تعصبًا لما نحن عليه من المللة ولكن إصلاحًا لهم؛ لأن غيرهم إذا رأوا أنهم قوتلوا ربما سيكون في ذلك خير ونحن إذا قاتلناهم لا نقول لهم: ادخلوا في ديننا لأنه ديننا ودينكم وواجب عليكم أن يكون دينكم، هذا لأنه دين الله وأنتم عباد الله، فكان هذا الدين واجب علينا وعليكم، لكن أنتم خرجتم منه ونريد أن نردكم إليه، ولهذا قال شعيب: ﴿ قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِكُمْ بَعْدَ إِذْ غَانَا الله مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَعْودَ فِيهَا إِلّا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ رَبّنا ﴾ [الأعراف: ٢٨]، نبين لهؤلاء الكفار أننا لا نقاتلهم تعصبًا لدين نحن عليه في مقابل دين هم عليه لكنا نقاتلهم ليدخلوا في دينًا هو لنا ولهم مفروض عليه م لأنه دين الله الذي خلقهم وأمرنا بقتالهم حتى يدخلوا دينًا هو لنا ولهم علينا ولهم

مُستَعَمَّلُ هَذَا مَن الْأَمُورُ التي هي إفساد وليست إصلاعًا وهؤلاء الذين يوشون بين أهل العلم ويلقون بينهم العداوة والبغضاء والأخذ والرد في أمور يسيغ للمسلمين الخلاف فيها؟ المُنها إَمْوَرُهُ اجفها لاية عَبْية على الإجتهاد عولاء في العُقيقة عن اطاراه المتناهين هم يطنون أتهم المصلحون وهم مفسدون المادا والأن إضعاف بعانب حملة الشرع الواصعاف المانب الطرع ، فإذا أطعفنا حملة التشرع وجعلناهم تعقيماء فيما يتهم فمعنى ذلك العا العنا المتعلما المصرع كله ، وصار القاص الميطون بأحد كلما أراد أحد أن يحدج يقول عالم من علماء المستلمين قال بالنظو إلى أشكاله وما القيد الحالية من الكلام، هذا لاستك أنه المرَّا منكُو والله هذا من ورحى المتنبطان الهؤلاء الأغرار الذين تعترهم صغار العقول وسفهاء الأخلام فالمواجب على المسلفين إذا رأوا بصدعا منهم ولا تنيما فيما بإن علماتهم ؟ فالزاجب عليهم أن يقوموا بالإصلاح ورأب الصدع وجمع الكلمة حتى يكون الناس المة واحدة ، حما قال اللَّهُ تَعَالَىٰ ﴿ ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أَمُّنَّكُمْ أُمَّةً وَاحِدَّةً ﴾ والتوثير ، وأنه أيها العثباب عليكم إلا رأيعة منهل فلؤلاء المفسدين أن تحذروا النامن منهم ومن طريقهم ولينوا أن مؤلاء من اشد الناس معروا ليس على الشخف اللدين يهاجلونه والكن على المسلمين وعلى الإسادم، وظم صل معيهم وهم ينصبون أنهم وحلسون مناها والغياذ بالله ، قالواجب علينا الانتشاخ ما استطعنا ، ومع ذلك فإنه يجب علينا أن نقول كلمة الحق . ويمكن إظهار كلمة الحق بأن يقول الإنسان الحق بدون أن يتعرض للطعن في شخص ، هو إذا قال الحق وبينه بأدلته النقلية والعقلية عرف الناس فساد ضده وبقيت الأمور ليس فيها تحزب وليس فيها تكتل وليس فيها أنت مع فلان وأنا مع فلان كما هو حادث في بعض البلاد ، نسأل الله السلامة والعافية .

\* \* \*

#### القاعدة السادسة والأربعون

ما أمر الله به في كتابه : إما أن يوجه إلى من لم يدخل فيه فهذا أمر له بالدخول فيه . وإما أن يوجه لمن دخل فيه فهذا أمر به ليصحح ما وجد منه ، ويسعى في تكميل ما لم يوجد فيه

إذا وجه الخطاب بشيء إلى شخص لم يقتصر به ، فهذا أمر لفعله وإيتائه مثل: ﴿ يَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ [ البترة : ٢١] ، فليس كل الناس عابدين لله ، فيكون الخطاب موجهًا – حتى الكفار يدخلون في هؤلاء – فيكون أمرًا بفعل هذا الشيء ، أما إذا وجه الأمر إلى من تلبس به واتصف به فهذا أمر بتحقيقه وتكميل ما نقص منه كقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزُّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِن قَبْلُ ﴾ [ النساء : ١٣٦] ، وما أشبه ذلك ، وهذه القاعدة مهمة ؛ لأنه أحيانًا يجعل الإنسان [ يستشكل ] كيف يقول اللَّه تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ ﴾ [ والجواب ] : يكون أمرًا لإتمام ما نقص منه وإكمال ما كان موجودًا منه .

وهذه القاعدة مطردة في جميع الأوامر القرآنية: أصولها وفروعها. فقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزُّلْنَا ﴾ من القسم الأول. harman , gan tall the

ما هو القسم الأول ؟ الأمر بالدخول فيه .

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا ﴾ من الثاني والثالث. فإنه أمرهم عَمَّا يَصِحَح ويكمل إيمانهم من الأعمال الظاهرة والباطنة، وكمال الإخلاص فيها. والنهي عما يفسدها وينقصها. وكذلك أمره للمؤمنين أن يقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ويصوموا رمضان أمر بتكميل ذلك، والقيام بكل شرط ومكمل لذلك العمل، والنهي عن كل مفسد وناقص لذلك العمل، وكذلك أمره لهم بالتوكل والإنابة ونحوها من العمال القلوب بتعلقيق ذلك، وإيجاد ما لم يوجد منه.

وبهذه القاعدة نفهم جوات الإيراد الذي يُوردُ على طلب للومنين من ربهم الهداية إلى الصراط المستقيم . والله قد هداهم للإسلام . حوايه : ما تضمنته هذه القاعدة . ولا يُقال هذا تحصيل حاصل .

فافهم هذا الأصل الجليل النافع، الذي يفتع لك من أبواب العلم كنوزًا، وهو في غاية اليسر والوضوح.

يعني المؤمن يقول: أهدنا الصراط السنفيم، وباق طية التحميل، وباق عليه الرحمال فيما نقض مني، الإحمال ، التحميل فيما الما فاطله ويحتاج إلى تكميل وتحسين وإحمال فيما نقض مني، فأنت مثلًا لصلي الصلوات، لكن هل تأتي بالرواتب كلها ؟ قد لا تأتي تصلي الصلوات ، لكن هل تأتي بالرواتب كلها ؟ قد لا تأتي تصلي الصلوات كاملة فقد تنصرف من طالاتك ولم يكتب لك منها إلا العشر المسافقير فهذه الله قاعدة مهمة جدًا يزول بها إشكال خير ويستعظم الإنسان بها كيف يدعو الله عز وجل إذا قال: اهدنا الصراط المستقيم.

The factor of contact his post of the

place place and a comment

<sup>(</sup>١) أَخُواجه لِلوَخِهُ وهِ ١٨٥٨) مَنْ والتسائي، في الكنوعا (١٩٧٨) عن عملي بن يهمر، وصُححه بابق حبان (١٨٨٩) ، والألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٥٣٥) .

#### القاعدة السابعة والأربعون

# إذا كان سياق الآيات في أمور خاصة وأراد الله أن يحكم عليها وذلك الحكم لا يختص بها ، بل يشملها وغيرها : جاء الله بالحكم العام

وهذه القاعدة من أسرار القرآن وبدائعه، وأكبر دليل على إحكامه وانتظامه العجيب. وأمثلة هذه القاعدة كثيرة.

منها: لما ذكر الله المنافقين وذمهم، واستثنى منهم التائبين فقال: ﴿ إِلَّا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤٦]، فلما أراد اللّه أن يحكم لهم بالأجر لم يقل: وسوف يؤتيهم أجرًا عظيما، بل قال: ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ ليشملهم وغيرهم من كل مؤمن، ولئلا يظن اختصاص الحكم بهم.

ولما قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [النساء: ١٥٠] لم يقل وأعتدنا لهم، للحكمة التي ذكرناها، ومثله: ﴿ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّيكُمْ مِنْهَا ﴾ أي هذه الحالة التي وقع السياق لأجلها: ﴿ وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ﴾ [الأنعام: 15].

وهذه أيضًا تقع كثيرًا في مقام الإظهار في موضع الإضمار، فإن الإظهار أحيانًا يظهر في موضع الضمير ليفيد الحكم بالعموم، فالآيات التي ذكرها المؤلف واضحة، قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾، لو قال: «وسوف يؤتيهم» لتوهم واهم أن هذا الأجر العظيم لهؤلاء فقط، ولكنه قال: ﴿ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ

or wash to the state of

الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، فأظهر في موضع الإضهار وفائدته أن الحكم عام لهم ولغيرهم . وهناك فائدة أخرى أن هذا الأجر ثبت من أجل الإيمان ، فكل مؤمن وإن لم يستطع الإنفاق فإن الله تعالى يؤتيه أجرا عظيمًا . فألمهم أن هذه القاعدة أكمة قال الشيخ رحمه الله فاعدة طهمة جدًا ، وهي أن الله تعالى يحكم يحكم عام يشمل ما عن الكلام من أجله و فاللم عن حوامع الكلم من أبطه و فاللم عن حوامع الكلم من

#### القاعدة الثامنة والأربعون

#### متى علق الله علمه بالأمور بعد وجودها، كان المراد بذلك: العلم الذي يترتب عليه الجرّاء

وذلك: أنه قد تقرر في الكتاب والسنة والإجماع أن الله بكل شيء عليم، وأن علمه محيط بالعالم العلوي والسفلي، والظواهر والبواطن والجليات والخفيات، والماضي والمستقبل، وقد علم ما العباد عاملون قبل أن يعملوا الأعمال. وقد ورد عدة آيات يخبر بها أنه شرع كذا أو قدر كذا ؟ ليعلم كذا.

فوجه هذا : أن هذا العلم الذي يترتب عليه الجزاء . وأما علمه بأعمال العباد ، وما هم عاملون قبل أن يعملوا . فذلك علم لا يترتب عليه الجزاء ؛ لأنه إنما يجازي على ما وجد من الأعمال وعلى هذا الأصل نَزُّل ما يرد عليك من الآيات كقوله : ﴿ يَا آَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَتْلُونَّكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرَمَا جُعَلْنَا وَرَمَا حُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة : ١٩٤] ، وقوله : ﴿ وَمَا جُعَلْنَا الْقَبْلَةُ الَّذِينَ عَلَيْهُ ﴿ وَلَمَا جُعَلْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الذّي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِيَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِكْنُ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [المقرقة اللَّهُ اللَّهُ الذّينَ آمَنُوا وَلَيَعْلَمَ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ وَالْمَالِمُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

الْمُنَافِقِينَ ﴾ [العنكبوت: ١٦]، وقوله: ﴿ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ﴾ [الكهف: ٢٦]، وما أشبه هذه الآيات، كلها على هذا الأصل.

نحن نعلم علم اليقين أن الله بكل شيء عليم في المستقبل وفي الماضي وفي الحاضر، وهذا لا إشكال فيه ، ولكن ترد آيات توجب إشكالًا مثل قوله : ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ ﴾ [محمد: ٣١]، أليس الله قد علم ذلك من قبل؟ نعم، و﴿ لَيَنْلُونَكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [المائدة: ٩٤] قبلُ: ما علم؟ نعم علم، وأمثال ذلك كثير، وهذا يوجب الإشكال على الإنسان فأراد الشيخ رحمه اللَّه أن يين الجواب، فقال: إن العلم علمان ؟ علم لا يترتب عليه الجزاء، وعلم يترتب عليه الجزاء، فعلم الله تعالى بأن هذا الشيء سيكون هذا لا يترتب عليه الجزاء ، وكيف يترتب جزاء على من لم يؤمر ولم ينه ، وأما قوله : ﴿ لَتَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ ﴾ فهذا علم بما يكون ليجازي عليه ، وأما قول بعض أهل العلم: « إلا لنعلم » علم ظهور ، فهذه العبارة فيها نظر ؛ لأن علم الله بالشيء قبل وقوعه علم به ، وهذا الأمر باطل ، لكن إن أراد بعلم الظهور أن تعلق علم الله تعالى بهذا الشيء قبل وقوعه تعلق بأن الشيء سيوجد وتعلق بعد الوجود تعلق بأنه وجد يعني علم الله السابق على الوقوع علم بأنه سيوجد وعلم الله بعد الوقوع علم بأنه وجد، وهذا صحيح، وهذا أيضًا فرق ثانِ بأن اللَّه إذا علق العلم بموجود فهو علم بأنه وجد ، وإذا تعلق علمه بما سيوجد فهو علم بأنه سيوجد لا بأنه وجد ؛ لأنه لو كان علم بأنه وجد صار على خلاف الموجود At His ... , but

#### القاعدة التاسعة والأربعون

## إذا منع الله عباده المؤمنين شيئًا تتعلق به إرادتهم ، فتح لهم بابًا أنفع لهم منه ، وأسهل وأولى

وهذا من لطفه، قال تعالى: ﴿ وَلا تَتَمَنُّوا مَا فَصَّلَ اللّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى الْحَبَى لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا الْحَبَى اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ اللهِ الله الله الفضل والإحسان، وأمرهم أن يسألوه يلسان المقال، وبلسان المحال وللاحسان، وأمرهم أن يسألوه يلسان المقال، وبلسان المحال وللاحسان، وأمرهم أن يسألوه يلسان المقال، وبلسان المحال وللاحسان عليه السلام وأية ويه حين سمع كلامه، وفعنعه الله ملنها الله الله عليه السلام وأية ويه حين سمع كلامه، وفعنعه الله عليه المعلى المحلم، قال: ﴿ وَلَا اللّهُ عَلَى المُعْلَى وَلَوْلِهُ اللّهُ عَلَى المُعْلَى وَلَوْلِهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه الله عَنْ اللّه عَلْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَلَم اللّه عَلَم اللّه اللّه عَلَم اللّه اللّه اللّه عَلَم اللّه اللّه عَلَم اللّه اللّه عَلَم اللّه اللّه عَلَم اللّه اللّه اللّه الللّه عَلَم اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الل

وهذا يعرف الإنسان به قصل الله عز وجل وإحسانه إلى خلقة أنه إذا منعهم من شيء فتح لهم أبواً إلى عيرًا منه ، فقوله : ﴿ وَلاَ تَتَمَلُّوا مَا فَظُلُ اللّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ يعني من العلم والمال والحجاه والمرتاسة وغير ذلك ، الله سبحانه وتعالى فضل النائس بعضهم على بعض ، فلا تتمنى أن يكون ما أعطاه الله أخاك لك دون أخيك ، ولهذا قال : ﴿ وَلاَ تَتَمَلُوا مَنْ اللّه وَ اللّه الله ؟ لأن الإنسان يجوز أن يتمنى مثل ما فضل الله ؟ لأن الإنسان يجوز أن يتمنى مثل ما فضل الله به بعض عباده (١) ، يجوز أن تتمنى مثل علم ابن تيمية ، ويقال : إن رجلا كان

<sup>(</sup>۱) كما جاء في الحديث ( لو أن لي مالًا لعملت فيه بعمل فلان ... ، أخرجه الترمذي (۲۳۲٥) عن أبي كبشة الأتماري ، وقال : حسن صحيح ، وأخرجه ابن ماجه (۲۲۸۸) ، وأحمد (۲۳۰، ۲۳۱) ، وصحح إسناده ابن كثير في مقدمة تفسيره (۲۷/۱) .

يطوف بالبيت ويقول: اللهم إنى أسألك فقهًا كفقه شيخ الإسلام ونحوًا كنحو ابن هشام. هذا جائز ، ولكن لو قال : اللهم ارزقني فقه شيخ الإسلام ، يعني اجعله لي دونه هذا ما يجوز، إذن ماذا أقول؟ أسأل الله من فضله ، قل : اللهم إني أسألك أن تعطيني مثل ما أعطيت هذا الرجل، اللهم صَلِّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم ، فهذا من ألطف القواعد كما قال الشيخ رحمه الله ، كذلك أيضًا : ﴿ مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا ﴾ ربما يندم الإنسان على نسخ الله تعالى بعض الأحكام أو بعض الآيات أو يندم على تنسيته إياها ، ننسها أي من النسيان ، كما قال اللَّه تعالى : ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنْسَى \* إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴾ [ الأعلى: ٦، ٧] ، إذا ندم الإنسان نقول: لا تندم يا أخي ، إن اللَّه إذا نسخ آية أو أنساها أتى بخير منها أو مثلها ، وبدأ بالخيرية من قبل ، قال : ﴿ بِخَيْرِ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ ، إذن ما الفائدة من النسخ ، إذا كانت الآية الثانية مثل الأولى ؟ الفائدة : اختبار العبد هل يكون قابلًا راضيًا أو لا ، وانظر إلى نسخ القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة ، العمل واحد والاتجاه واحد إذا بقي مشروعًا وكان من الممكن أن يتجه إلى الشمال أو الجنوب، لكن الفائدة هو امتحان الناس، ولهذا قال اللَّه عز وجل: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْـقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَتْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ ، فإن بعض الناس إذا رأى النسخ -والعياذ بالله - ارتد قال: كيف هذا، الشرع يُكِدُّل اليوم كذا وغدًا كذا، ما يصلح! فالحاصل أني أقول: إن اللَّه سبحانه وتعالى إذا منع العباد شيئًا فتح لهم أبوابًا كثيرة مثله أو خيرًا منه ، وعلى هذا نقول : من ترك شيئًا لله عوضه الله خيرًا منه ، بل أيضًا قصة موسى عليه السلام لما كلمه الله اشتاق إلى ربه أن يراه ؛ لأن رؤية المتكلم ليست كسماع كلامه ، ولهذا كان الصحابة إذا خطبهم النبي ﷺ استقبلوه بوجوههم حتى يروه "، لو حدثك

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱۱۳٦) عن عدي بن ثابت عن أيه ، قال البوصيري في الزوائد: رجال إسناده ثقات ، إلا أنه مرسل ، وفي الصحيحين من حديث أي سعيد الخدري (أن النبي عَلَيْكُ جلس ذات يوم على المنبر وجلسنا حوله ، البخاري (۲۱) ، ومسلم (۲۰ ۲/۲۱) ، قال الحافظ معلقًا: ووجه الدلالة أن جلوسهم حوله لسماع كلامه يقتضي نظرهم إليه غالبًا . وقال البخاري: واستقبل ابن عمر وأنس رضي الله عنهم الإمام . قال الحافظ: أما ابن عمر فرواه البيهقي (۹۲۳) ، وأما أنس فرويناه في نسخة نعيم بن حماد بإسناد صحيح ، ورواه ابن المنذر في الأوسط (٤/٤/٤) وقال: لا أعلم في ذلك خلافًا بين العلماء . الفتح ۲/۲ . ٤ .

أحد يحديث من وراء الجدار قد تسميع قوله ، ليس كما تراه ، أنت الآن تسمع في السحل كلام الرجل ينفينه لكن ليس هو كحضورك عنده وهو يتكلم، فينهما فرق عظيي فِموسى عليه السلام لما سمع كلام الله اشتاق إلى رؤية الله عز وجل عِنْقال: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ ﴾ قال الله تعالى: ﴿ لَنْ تَرَانِي ﴾ ، مستحيل ، هذا لأن نقص الإنسان في اللينيا لا يمكن أن يتحمل رؤية الله عز وجل، ثم ضرب الله له مثلًا وقال: ﴿ إِنْظُرْ إِلَى الْحِبَلِ فَإِن اسْتَقِرَ مَكَانَة فَسَوْفَ مِرَانِي ﴾ ، فتجلى الله عز وجل للجبل فاندك الجبل، جبل أصم حجر صلب لما يجلى اللَّه له ﴿ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾ إندك الجبل وصار ترابًا ، لما رأى موسى هذا الأمر جو صِعقًا ، ﴿ فَلَمِّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أُوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، فيها بمالتك الرؤية عن شك ، ولكن شوق ، ثم قال الله له : ﴿ إِنِّي إِضْ طَفَيْتُكَ عَلِي النَّاسِ بِرِسَالَاثِي وَبِكَلَامِي فَكُودُ عَا آتَتُكُ ﴾ يولا تأجد ما لم تؤت ﴿ وَكُنْ مِنْ الشَّاكِرِينَ ﴾ ، هنا شالي عن الرؤية عقوله: ﴿ إِنِّي اصْطَغَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَّامِي ﴾ ﴿ وَهَكذا قوله تعالَى اللَّهُ وَلَا يَهُمُوا فِي الْيَخَاءِ الْمَوْمِ إِنْ يَكُونُوا تَأْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ ﴾ [النماء : 1 يدا] ، يعني لا تهدوا وتضعفوا في طلب الكفار - ونحن نعب تتألم أجسامنا بالجراح والقتل وغير ذلك - لأن هذا الذي يصيكم يصيهم قطعًا هم مناكم بشر، لكن الفارق: ﴿ وَتَرْجُونَ مِنْ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ ، وهذا لا يشك إنه يسلى المرء ويوجب له النشاط في تلنييون الأمر ما الله الميدار Hala Elle

#### وسيها القاعدة الخمسون

### آيات الرسول: هي الَّتي يبديها الباري ويبتديها

وأما ما أبداه المكتبون له واقترحوه، فليست آيات، وإنما هي تغلقات

وبهذا يُعرف الفرق بينها وبين الآيات. وهي البراهين والألالة على طندق

الرسول وغيره من الرسل، وعلى صدق كل خبر أخبر الله به، وأنها الأدلة والبراهين التي يَلزمُ مِنْ فهمها على وجهها صدقُ ما دلت عليه ويقينه.

وبهذا المعنى «ما أرسل الله من رسول إلا أعطاه من الآيات ما على مثله آمن البشر » (١) وأما ما آتى الله محمدًا عَلَيْكُ من الآيات فهي لا تُحد ولا تعد من كثرتها ، وقوتها ووضوحها . ولله الحمد . فلم يبق لأحد من الناس بعدها عذر .

فعلم بذلك أن اقتراح المكذبين لآيات يعينونها ليست من هذا القبيل وإنما مقصودهم بهذا أنهم وطنوا أنفسهم على دينهم الباطل وعدم اتباع النبي عَيِّكُ فلما دعاهم إلى الإيمان وأراهم شواهد الآيات أرادوا أن يُيرروا ما هم عليه عند الأغمار والسفهاء، بقولهم: ائتنا بالآية الفلانية والآية الفلانية إن كنت صادقًا، وإن لم تأت بذلك فإننا لا نصدقك. فهذه طريقة لا يرتضيها أي منصف. ولهذا يخبر تعالى أنه لو أجابهم إلى ما طلبوا لم يؤمنوا لأنهم وطنوا أنفسهم على الرضا بدينهم وعرفوا الحق ورفضوه.

وأيضا فهذا من جهلهم في الحال والمآل.

أما الحال فإن هذه الآيات التي تقترح وتعين جرت العادة أن المقترحين لها لم يكن قصدهم الحق. فإذا جاءت ولم يؤمنوا عوجلوا بالعقوبة الحاضرة.

وأما المآل: فإنهم جزموا جزمًا لا تردد فيه أنها إذا جاءت آمنوا وصدقوا. وهذا قلب للحقائق، وإخبار بغير الذي في قلوبهم. فلو جاءتهم لم يؤمنوا إلا أن يشاء الله تعالى.

وهذا النوع ذكره الله في كتابه عن المكذبين في آيات كثيرة جدًا كقولهم : ﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾ [ الإسراء : ٩٠ ] الآيات .

<sup>(</sup>١) هو بمعناه في الصحيحين: البخاري (٤٩٨١) ، ومسلم (٢٣٩/١٥٢) عن أبي هريرة بلفظ: ٥ ما من الأنبياء نبى إلا أعطى ما مثله آمن عليه البشر ... ، الحديث .

. قوله : ﴿ لَنْ نُوْمِنَ لَكِ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْهُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكِ يَحَلَّمْ مِلْ يَجِيل وَعِنَبِ فَتُفَجِّرُ الْأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا ﴿ أَوْ يُشِقِطُ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ يَأْتِي بِاللَّهِ وَالْمِهَلَائِكَةِ قَبِيلًا \* أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِنْ زُخْرُفِ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيُّكَ حَتِّى ثُنَوِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَؤُهُ قُلْ شِبْحَانَ رَأْنِ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا ﴿ وَقَا مَنْعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴾ [ الإسراء: ١٩٠ - ١٩٤] إلخ الآيات ، فيين اللَّه عز وجل أنهم أن يؤمنوا ولو جاءتهم كل آية ، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِيَةُ رَبُّكَ لَا يُؤْمِنُونَ \* وَلَوْ جَاءَتُهُمْ كُلُّ آيَةٍ ﴾ [يونس: ٩٦ – ٩٧]، وبهذا نعرف مراد المُوْلِفَ في كتابه في أول القاعدة ، حيث قال: إن آيات الرسول هي التي يبديها الباري ويبتديها ، وأما ما أبداه الكذبون واقترحوه فليست بآية . مراده أن عدم وجودها لا يدل على عدم آيات الأنبياء - هذا العني - وإلا لو اقترحوا آية وجاء بها الرسول لقُلنا إنها آية ، لكن مراده أن الآيات آلتي اقترحوها إذا لم تأت لا تدل على أن الرسول ليس بحق، أما لُو اقترحوا آية وجاءً بها فإنها لاشك أنها آية ، وكلام المؤلف رحمه الله يريَّدُ به الأمر المخالفٌ ، فالآيات التي جاءت بها الرسل ابتداءً واضحة أنها آيات ، والآيات التي اقترحت عليهم ؛ تخلفها لا يعني أنهم غير صادقين ، لكن إذا وجدت فهي دليل على صدَّقهم أيضًا .

وقوله: ﴿ وَلَوْ أَنْنَا نَوْلُنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَاثِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَخَشَوْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا ﴾ [الأنعام: ١١١] إلى آخرها .

وأيضًا إذا تدبرت الاقتراحات التي عينوها لم تجدها في الحقيقة من جنس البراهين، وإنما هي - لو فرض الإثيان - ثكون شبيهة بآيات الاضطرار التي لا ينفع الإيمان معها، ويصير شهادة، وإنما الإيمان النافع هو الإيمان بالغيب.

هذا شرط مهم جدًا ؛ لأنه لو جاء بالآيات التي اقترحوها صار إيمانهم مثل إيماننا بالغيب ، بل هو إيمان بالمشاهدة والواقع وحينند لا ينقعهم ، ولهذا العالب أنه إذا أثث الرسل بالآيات المقترحة ولم يؤمن المختلفون – الغالب أنهم يُهلكون ؛ لأن العذاب يكون مقارن لها ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَنْ نُرْسِلَ بِالْآيَاتِ إِلَّا أَنْ كَذَّبَ بِهَا الْإَوْلُونَ وَآتَيْنَا أَنْهُودُ

النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْآيَاتِ إِلَّا تَخْوِيفًا ﴾ [ الإسراء: ٥٩]، فالحاصل أن الآيات المقترحة إذا جاءت موافقة لما اقترحوه صار هذا الإيمان بالرسول ليس هو إيمانا بالغيب، [ولكن] إيمان بماذا؟ بالمشاهدة ؛ لأن هذا مثل الأمارة التي يقولها الإنسان لشخص مثل أن أقول إذا وجدت السيارة عند الباب فأنا في البيت، فإذا وجد السيارة عند الباب علم بأنه بالبيت، هذا إيمان مشاهدة أم غيب؟ مشاهدة.

فكما أنه منفرد بالحكم بين العباد في أديانهم ، وحقوقهم . وأنه لا حكم إلا حكمه ، وأنه من قال ينبغي أو يجب أن يكون الحكم كذا وكذا فهو متجرئ على الله ، متوثب على حرمات الله ، وأحكامه . فكذلك براهينُ أحكامه لا يتولاها إلا هو . فمن اقترح شيئًا من عنده فقد ادَّعى مشاركة الله في حكمه ، ومنازعته في الطرق التي يهدي ويرشد بها عباده ، وَمَن أظلم ممن قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ ؟!

هذه أيضًا مهمة جدًّا ، الإنسان إذا اقترح سبيلًا غير سبيل الله أو حكمًا غير حكم الله أو ما أشبه ذلك فإنه منازع لله تعالى في حكمه وفي طريق هدايته لخلقه ، لو قال مثلًا : ينبغي أن يوزع الصوم على كل شهر ثلاثة أيام ويكون ستًا وثلاثين يومًا بعد أن كان ثلاثين يومًا ، لو كان هكذا لكان أيسر على الناس وأسهل وأكثر . نقول : إذا قلت ذلك فقد نازعت الله تعالى في شرعه وظلمت نفسك ، فإن الله تعالى أحكم وأعلم بما يصلح عباده ، كذلك الذي يقترح آية على الرسل [ ولم يأتوا بها ، فقال ] : إنكم لم تأتوا بالآية الفلانية التي اقترحناها ، وهذا فيه جرأة على الله تعالى (معلومة ) . والحاصل أننا يجب علينا أن نؤمن بالآيات التي جاءت بها الرسل ، سواء كانت موافقة لما اقترح عليهم أم جاءت ابتداءً لم تقترح ونقول : إن الآية حقيقة هي التي جاءت ابتداءً ، أما ما جاءت جوابًا لاقتراح فهي في الحقيقة - كما قال الشيخ - كالإيمان بالشهادة وليست كالإيمان بالغيب .

والمراب المام المرابع القاعدة الحاديث والفيضون والمرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع

With hand willing a grant property in

المربالدعاء والنهي عن دعاء غيرا

اللُّه والثناء على الداعين: تناول دعاء السالة ودعاء السادة ...

وهذه قاعدة نافعة فإن أكثر التاس إنها يتبادر لهم من لفظ الدعاء والدعوة: دعاء المسألة فقط، ولا يطنون دخول أصيع العبادات في الدعاء الم

ويدل على عموم ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَائِكُمُ الْمُعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ وأتقبل عملكم.

أفادنا المؤلف رحمه الله تعالى في هذه القاعدة أنَّ الدعاء سواءً كان أمرًا أو نهيا أو ثناء يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة ، فقولك : «اللهم اغفر لي » دعاء مسألة ، وصلاتك ليعفر الله لك دعاء عبادة ، وكمّا قال الشيخ رحمه الله : أكثر الناس يظّلون أنَّ الدعاء إنما هر دعاء المسألة ودعاء العبادة ؛ لأن العابد هر دعاء المسألة والأمر ليس كذلك ، بل هو شامل لدعاء المسألة ودعاء العبادة ؛ لأن العابد حقيقة أمرة وحاله أنه يدعو الله لكن بلسان الخال ، لأنك لو سألت أي إنسان يصلي أو يضوم أو يؤكي أو يحج : قاذا عريد ؟ لقال : أريد معقرة الله ، إذن هو قد سأل الله بحاله .

قُمْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمُ كَا وَالْحَرِينَ ﴾ [ غَافر : ١٠ ] فسمى ذلك عبادة . وذلك لأن الداعي دعاء المسألة يظلب من ربه القبول والثواب ، ومغفرة فنوبه للسان الحال .

فلو سألته ما قصدت بصلاتك وعبادتك وحجك وقيامك بحق الله وحق الحلق؟ لكان قلب المؤمن ناطقا بأن قصدي من ذلك رضى ربي، ونيل ثوابه، والسلامة من عقابه، ولهذا كانت هذه النية شرطا لصحة الأعمال وكمالها.

وقال تعالى : ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غانر: ٦٥] أي أخلصوا له إذا طلبتم حوائجكم، وأخلصوا له أعمال البر والطاعة.

وقد يقيّد أحيانا بدعاء الطلب، كقوله تعالى: ﴿ فَدَعَا رَبّهُ أَنّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ ﴾ [النسر: ١٠] ، وأما قوله: ﴿ وَإِذَا مَسُ الْإِنْسَانَ الصُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا ﴾ الآية [يونس: ١٢] فيدخل فيه دعاء الطلب، فإنه لا يزال ملحّا بلسانه، سائلاً دفع ضرورته. ويدخل فيه دعاء العبادة، فإن قلبه في هذه الحال يكون راجيًا طامعًا، منقطعًا عن غير الله، عالمًا أنه لا يكشف السوء إلا الله. وهذا دعاء عبادة.

وقال تعالى: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [ الأعراف: ٥٥] يدخل فيه الأمران. فكما أن من كمال دعاء الطلب: كثرة التضرع والإلحاح، وإظهار الفقر والمسكنة، وإخفاؤه ذلك وإخلاصه، فكذلك دعاء العبادة لا تتم ولا تكمل إلا بالمداومة عليها ومقارنة الخشوع والخضوع وإخفاؤه، وإخلاصها لله تعالى.

وكذلك قوله عن خلاصة الرسل: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، فإن الرغبة والرهبة وصف لهم إذا طلبوا وسألوا، ووصف لهم إذا تعبدوا وتقربوا بأعمال الخير والقُرَبِ.

وقوله: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ [الفصص: ٨٨]، ﴿ وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ [الفصص: ٨٨]، ﴿ وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: اللَّهِ آخَدًا ﴾ [الجن: ١٨] يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة.

فكما أن من طلب من غير الله حاجة لا يقدرُ عليها إلا الله فهو مشرك كافر. فكذلك من عَبدَ مع الله غيره فهو مشركٌ كافر.

من طلب من غير الله حاجة يقدر عليها المطلوب فإن ذلك ليس بشرك ، لو قلت لرجل: أعني على حمل متاعي إلى سيارتي . لم يكن هذا شركًا ، لكن لو قلت لرجل:

the the state of a comment



ارزقني ولدًا ذكرًا. صار ذلك شركًا ووجهة واضح ؛ لأنه سأل ما لا يقدر عليه إلا الله من غير الله ، فكذلك فهو مثل من عبد غير الله ؟ لأن العبادة لا تصلح إلا لله ، والدعاء بما لا يقدر عليه إلا الله لا يصلح إلا لله عز وجل ، إذن من طلب من مخلوق ما لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر ، كما أن من عبد غير الله فهو مشرك كافر ، ومن طلب من مخلوق ما يقدر عليه فهو مشرك كافر ، ومن طلب من مخلوق ما يقدر عليه فهو فير مشرك ، ولكنه من باب الجائزة وليس من باب الكمال ، فالكمال ألا تستال مخلوقًا شيئًا ، وكان من جملة ما بايع عليه النبي عليه أن يواحد العصا ويركب (١٠) . فكان الرجل يسقط عصاه من بعيره فينزل هو بنفسه ويأخذ العصا ويركب (١٠) .

ومثله: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُكَ ۚ قُوانٌ فَعَلَّتُ ۚ فَإِنَّكَ ۗ الْمَالُكَ ۗ فَإِنَّا فَعَلَّتُ ۚ فَإِنَّاكَ ۗ إِذًا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يونس: ٢٠١٦ كل هذا يتدخل فيه الأمران .

وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى قَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨] يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة ، أما دعاء المسألة فإنه يسأل الله تعالى في كل مطلوب باسم يناسب ذلك المطلوب ويقتضيه ، قمن سأل رحمة الله ومعفرته دعاه باسم الخفور الرجيم ، وحصول الرزق باسم الرزاق . وهكذا .

إذن قوله: ادعوه بها ، أي اجعلوها وسيلة لحصول مطلوبك ووسيلة الشيء تناسبة ، فعندما تسأله المغفرة ثأتي باسم الغفور تقول: يا عفور ، أو تقول: اللهم اعفر لي إنك أنت الغفور الرحيم ، وعندما تسأل الرزق تقول: اللهم يا رزاق ارزقني ، أو تقول: اللهم ارزقني فإنك الرزق فو القوة المتين ، ولا ينبغي أن تقول: اللهم يا شديد العقاب أغفر لي ، لأن لعدا غير مناسب ، كيف تسأل المغفرة باسم يقتضي العقوبة ، هذا يتنافى مع الآداب .

وأما دعاء العبادة فهو التعبد لله تعالى بأسمائه الحسنى، فيفهم أولاً معنى ذلك الاسم الكريم، ثم يُديمُ استحضاره بقلبه، ويمتلئ قلبه منه، فالأسماء الدالة على العظمة والحلال والكيرياء تملأ القلب تعظيمًا وإجلالًا لله تعالى والأسماء

<sup>(</sup>١) في هذا المعنى عدة أحاديث ؛ منها ما أخرجه مسلم (١٠٨/١٠٤٣) عن عوف بن مالك .

الدالة على الرحمة والفضل والإحسان تملأً القلبَ طمعًا في فضل الله ورجاءً لِرَوْحِه ورحمته. والأسماءُ الدالةُ على الوداد والحب والكمال تملأ القلب محبة وودًّا وتألهًا وإنابة لله تعالى. والأسماء الدالة على سعة علمه ولطيف حبره توجبُ للعبد مراقبة الله تعالى والحياءَ منه.

وهذه الأحوال التي تتصف بها القلوب هي أكملُ الأحوال، وأجلُّ وصف يتصف به القلب، وينصبغُ به ولا يزالُ العبد يمرن نفسه عليها حتى تنجذبَ دواعيه منقادة راغبة . وبهذه الأعمال القلبية تكمل الأعمال البدنية .

فنسأل الله تعالى أن يملأ قلوبنا من معرفته ومحبته والإنابة إليه، فإنه أكرم الأكرمين وأجود الأجودين.

الدعاء الموجود في القرآن يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة ما لم يقيد بدعاء المسألة فيكون مسألة مثل قوله تعالى: ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ \* فَفَتَحْنَا أَبُوَابَ السَّمَاءِ ﴾ ، هذا واضح أن هذا دعاء المسألة ، وإلا فالأصل أنه يشمل هذا وهذا ، وقد بين المؤلف رحمه الله كيفية دعاء الله تعالى بأسمائه الحسنى وأنه يدعو بها في دعاء المسألة ودعاء العبادة .

#### \* \* \*

#### القاعدة الثانية والخمسون

#### إذا وضح الحق وبان لم يبق للمعارضة العلمية ولا العملية محل

وهذه قاعدة شرعية عقلية فطرية ، قد وردت في القرآن وأرشد إليها في مواضعَ كثيرة .

وذلك: أنه من المعلوم أنَّ محلُّ المعارضات، وموضع الاستشكالات،

وموضع التوقفات، ووقت المشاورات إذا كان الشيء فيه اشتباه أو احتمالات فترد عليه هذه الأمور؟ لأنها الطريق إلى البيان والتوضيح . فأما إذا كان المشيء لا يحتمل إلا معنى واحدًا واضحًا، وقد تعينت المصلحة، فالمجلدلة والمعارضة من باب العبث، والمعارض هنا لا يُلتفت لاعتراضاته ؟ لأنه يقبه المكابر المعكر للمحسوسات، قال تعالى: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيِّنَ الرُّسُدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ للمحسوسات، قال تعالى: ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيِّنَ الرُّسُدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ والمترة: ٢٥٠]، يعني: وإذا تبين هذا من هذا لم يبق للإكرام مجل ؟ لأن الإكرام أمر قد اتضح أن مصالح الدارين مربوطة ومتعلقة به، فأي داع للإكراه وأي موجب له؟

إذن فقوله: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ خبر على ذلك وليس نهيًا ، ليس المهنى: لا تكرهوا على الدين ، بل المعنى أنه لا محل للإكراه في الدين ، لماذا ؟ لأنه قد تبين الرشد من الغي ، وإذا تبين فإن الإنسان لا يكره ؛ لأن كل عاقل تبين له الرشد من الغي ، فإنه سبتيع الرشد فلا يكره عليه ، هذا هو المعنى الذي يتبادر من الآية الكريمة كما شرحه الشيخ رحمه الله ، وإن كان بعض العلماء يقول : إن قول : ﴿ لَا إِكْرَاهَ ﴾ أي : لا تكرهوا أحدًا على الله ، فإما أن يدين لله عز وجل ، وإما أن يدين للطاغوت الدين ؛ لأنه لا يكره أحد على دين الله ، فإما أن يدين لله عز وجل ، وإما أن يدين للطاغوت ويؤدي الجزية ، لكن الآية كغيرها من الآيات لا يحمل الخبر على النهي إلا بدليل ، وإلا فإن الأصل أن يبقى الكلام على ظاهره : النفي المنفي والنهي للنهي ، فإذا كان الأمر واضحًا ، فلا ينبغي أن يحول الكلام عن ظاهره .

ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُو ﴾ [الكهن: ٢٩] أي هذا الحق الذي قامت البراهين الواضحة على حَقِّيتِه فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، كقوله : ﴿ لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ [الأنفال: ٤٢] ، وقال تعالى : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ [الأنفال: ٢٥] ، وقال تعالى : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ [الأنفال: ٢٥٩] أي في الأمور التي تحتاج إلى مشاورة ، ويُظلب فيها وجه المصلحة ، قأما أمر قد تعييت مصلحته ، وظهر وجوبه فقال فيه : ﴿ فَإِذَا عُرْمُتَ

فَتَوَكُّلْ عَلَى اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وقد كشف الله هذا المعنى غاية الكشف في قوله: ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ الله عليه وقل تعالى : ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُوا مِمَّا فَرَّ الْمَامِ : ١١٩ ، فَلَامَهُم ذَكَرَ الله عَلَيْهُم عَلَيْكُمْ ﴾ [الأنعام: ١١٩] ، فَلَامَهُم على عدم التزام الأكل مما ذكر اسم الله عليه ، وذكر السبب لهذا اللوم ، وهو أنه تعلى عدم التزام الأكل مما ذكر اسم الله عليه ، وذكر السبب لهذا اللوم ، واضح ليس تعالى فصّل لعباده كل ما حرم عليه فما لم يذكر تحريمه فإنه حلال واضح ليس للتوقف عنه محل .

قوله تعالى: ﴿ قَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ ، دليل على أن ما سكت عنه ليس بحرام ، ودليل على أن المحرمات مفصلات مبينات ، فإذا كان مُبينًا ولم يكن مما ذكر اسم الله عليه يكون حلالًا وعلى هذا فنقول : الأصل فيما شكت عنه الحِلّ كما قال النبي عليه الصلاة والسلام : «وما سكت عنه فهو عفو » .

ولما ذكر تعالى الآيات الدالة على وجوب الإيمان، وبخ ولام المتوقفين عنه بعد البيان، فقال: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ \* وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَشْجُدُونَ ﴾ [الانشقاق: ٢٠، ٢٠].

ولما بين جلالة القرآن وأنه أعلى الكلام وأصدقه وأنفعه ، قال تعالى : ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثِ بَعْدَ اللَّهِ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الجائية: ٦] ، ولما ذكر عِظَمَ نعمه الظاهرة والباطنة قال تعالى : ﴿ فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكَ تَتَمَارَى ﴾ [النجم: ٥٥] ﴿ فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ [الرحمن: ١٣] ، وقال تعالى : ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ ﴾ [يونس: ٢٣] وكذلك في آيات كثيرة يأمر بمجادلة المكذبين ، ويجادلهم بالتي هي أحسن ، حتى إذا وصل معهم إلى حالة وضوح الحق التام وإزالة الشَّبَةِ كلها انتقل من

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٧٢٦) ، وابن ماجه (٣٣٦٧) عن سلمان ، وله شاهد موقوف من حديث ابن عباس أخرجه أبو داود (٣٨٠٠) ، وصححه الحاكم (١١٥/٤) . وانظر جامع العلوم (ح٣٠) .

was in a state of the same

مجادلتهم إلى الوعيد لهم بعقوبات الدنيا والآخرة . والآياتُ في تعذا المعنى الجليلُّ كثيرةٌ جدًّا.

القاعدة هذه تدور إلى أنه متى الصح الشيء سواء كان حكمًا عمليًا أو كان خبر علميًّا فإنه لا وجه للمجادلة فيه لأنه واضح، وإنما يُبَاوات ويستثبت ويُسأل عن الأمر المشكل الذي يحتاج إلى بيان، فأما ما كان بينًا واضحًا فإنه لا تجوز الجادلة فيه ويتكر على مَن جادل ويُدَم كما في الآيات التي ساقها المؤلف رحمه الله، وعليه فكل مَن جادل في لاين الله فقد جادل بغير حق ؛ لأن الدين واضح بين قد بين الله تعالى الرشد من الغي وفرق بين الحق والباطل وفرق سبحانه وتعالى بين أولياء الله وأعداء الله ، فلا يمكن بعد هذا أن يقتع جدال أو

#### ينه به القاعدة الثالثة والخمسون الله يها الله الله

de de de

من قواعد القرآن: أنه يبين أن الأجر والثواب على قدر المشقة في طريق العبادة، ويبين مع ذلك أن تسهيله لطريق العبادة من منته وإحسانه، وأنها لا تنقص من الأجر شيئًا

وهذه القاعدة تبين من لطف الله وإحسانه بالعباد ، وحكمته الواسعة ما هو أثر عظيم من آثار تعريفاته ونفحة عظيمة من نفحاته ، وأنه أرحم الراحمين ، قال تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تُعْلَمُونَ ﴾ [القرة: لكم وعسى أَنْ تُحيِّوا شَيْعًا وَهُو شَرَّ لَكُمْ وَاللّه يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تُعْلَمُونَ ﴾ [القرة: 171] ، فبين تعالى أن هذه العبادة العظيمة لعظم مصلحتها وكثرة فوائدها العامة والخاصة أنه فرضها على العباد وإن شقت عليهم وكرهتها نفوسهم لما فيها من

التعرض للأخطار وتلف النفوس والأموال، لكن هذه المشقات بالنسبة إلى ما تفضي إليه من الكرامات ليست بشر بل هي خير محض وإحسان صرف من الله على عباده، حيث قيض لهم هذه العبادات التي توصلهم إلى منازل لولاها لم يكونوا واصليها، وقال تعالى: ﴿ إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ [النساء: ١٠٤]، وقال تعالى: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ [النساء: ١٠٤]، وقال تعالى: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ الآية والبقرة: ١٦٥، ١٦٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا يُوقَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ السَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّا يُوقَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّا يُوقَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّا لِللهِ فَعَلَ الطاعات، وفي ترك المحرمات والزمر: ١٠]، فكلما عظمت مشقة الصبر في فعل الطاعات، وفي ترك المحرمات لقوة الداعي إليها، وفي الصبر على المصيبات، كان الأجر أعظم والثواب أكبر.

وقال تعالى في بيان لطفه في تسهيل العبادة الشاقة: ﴿ إِذْ يُعَشَيْكُمُ النَّعَاسَ أَمَنَةٌ مِنْهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَيُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُنَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ \* إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَنَبِينَ آمَنُوا النَّعِبَ ﴾ [الأنفال: ١١، ١٦]، فَنَبُتُوا النِّينَ آمَنُوا النَّعب ها الله تعالى فَنَبِينَ آمَنُوا النَّعب ها الله تعالى الله تعالى الله تعالى على المؤمنين بتيسيره وتقديره لهذه الأمور التي جعلها الله تعالى مُسهلة للعبادة، مزيلة لمشقتها، محصلة لشمراتها، وقال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَى اللهِ بَعْ الْحَيْرِ فَي الْحَيْرَةِ ﴾ [يونس: ٢٦- ٣٦]، فالبشرى التي وعد الله بها أولياءه في الحياة الدنيا من أشرفها وأجلها: أنه يسر لهم العبادات، وهون عليهم مشقة القربات، وأن ييسرهم للخير، ويعصمهم من الشر بأيسر عمل، وقال مسقة القربات، وأن ييسرهم للخير، ويعصمهم من الشر بأيسر عمل، وقال تعالى: ﴿ فَا أَمّا مَنْ أَعْطَى وَاتّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ وتعالى: ﴿ وَاللهِ مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَمَلَ مَنْ أَمْولُ حَالَة فيها تيسير أموره وتسهيلها، وقال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِمًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَةٌ حَيَاةً طَيْبَةً ﴾ [النحل: ٥- ٢] أي لكل حالة فيها تيسير أموره وتسهيلها، وقال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِمًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنْحُيِينَةً حَيَاةً طَيْبَةً وَالتعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى الْعَلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنْحُيْنَةً حَيَاةً طَيْبَةً وَالْتَكَالَ وَالْعَلَى الْهُمُهُ الْمُؤْمِلُ وَلَالِهُ وَلَالُولُ وَلَالِهُ وَلَالًا وَلَالًا وَلَالَ الْعَلَى وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالَ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن الحياة الطيبة التي يرزقونها: ذوق حلاوة الطاعات واستحلاء المشقات في رضى الله تعالى.

فهذه الأحوال كلها خير للمؤمن، إن سهل الله له طريق العبادة وهونها حمد الله وشكره، وإن شقت على النفوس صبر واحتسب الخير في عنائه ومشقته ورجا عظيم الثواب، وهذا المعنى في القرآن في آيات متعددة. والله أعلم.

خلاصة هذه القاعدة أن الأجر على قدر المشقة ، وقد دل عليها قوله عليها لعائشة : « إن أجرك على قدر نصبك » (١) أي مشقتك ، وفيها أيضًا بيان المنة على العباد بتسهيل الطاعات وأن تسهيل الطاعات من آثار رحمته ، وعجبًا لبعض الناس أن يسلكوا بأنفسهم مسلك الصعوبة والتعسير في أمور العبادة ، وهذا تبرأ منه النبي عليه الصلاة والسلام ، فإن قومًا في عهد الرسول على المستحدا واتفقوا على أن بعضهم يصوم والأيفظر ، والآخر يقوم ولا ينام، والثالث لا يتزوج النساء، والرابع لا يأكل اللحم، فخطبُ النبي عليه الصلاة والتسكام وأحبرهم بأنه عَيْكُ يصوم ويفطر ، ويقوم وينام ، ويتزوج النساء ، وأن من رغب عن سنته فليس منه (٢). قالذين يسلكون طرق التعسير مع وجود التيسير أخطأوا على الفسهم، لو أن رجلًا قال: أنا لا أريد أن أركب سيارة فيها مكيف وأركب سيارة ليس فيها مُكيف وقد يمة ، أين الأحسن؟ الأول أحسن، وهي من نعمة الله على الإنشان، أمَّا أن يُدُّهُبُ ويتعب نفسه فهذا خطأ ، تعم إذا كانت العبادة لا يمكن أن تأتى بها إلا بمشقة هذا شيء آخر، أما أن يكون أمامك طريقان سهل وصعب وتذهب إلى الصغب، فهذا ليس من شريعة الله ، ويقول العامة - أول ما ظهرت السيارات - إن الحج على الإبل أجره كامل وعلى السيازات نصف الأجر وعلى الطيارات ربع الأجر، هذا غير صحيح، بل تقول : إنَّ

<sup>(</sup>١) متفق عليه: البخاري (١٧٨٧) ، ومسلم (٢١٦ ١ ٢٦٢١) عن عائشة . وانظر التاح الباري (٢٦ ١٠١) . وانظر التح الباري (٢٦ ١٠٥) بنون ذكل و اللحم له . وانظر التح الباري (٢٠ ١٠٥) . الباري (٢٠ ١٠) .

هذا من نعمة الله على العبد ، صحيح أن الرسول عَلَيْكَة نهى عن كثرة الإرفاه ، يعني لا ينبغي للإنسان أن ينغمس في الترفه حتى ينسى الخشونة ، وكان ينهى عن كثرة الإرفاه ويأمر بالاحتفاء أحيانًا أن ، يعنى ينبغى لنا أحيانًا أن نمشى حفاة ، حتى لو أن الناس شَهّرُوا بنا .

\* \* \*

#### القاعدة الرابعة والخمسون

### كثيرًا ما ينفي الله الشيء لعدم وجود فائدته وثمرته المقصودة منه، وإن كانت صورته موجودة

وذلك أن الله خلق الإنسان وركب فيه القوى: من السمع والبصر والفؤاد وغيرها ليعرف ربه، ويقوم بحقه، فهذا المقصود منها، وبوجود ما خلقت له تكمل ويكمل صاحبها، وبفقد ذلك يكون وجودها أضر على الإنسان من فقدها، فإنها حجة الله على عباده ونعمته التي توجد بها مصالح الدين والدنيا، فإما أن تكون نعمة تامة إذا اقترن بها مقصودها، أو تكون مِحْنة وحجة على صاحبها إذا استعملها في غير ما خُلقت له. ولهذا كثيرًا ما ينفي الله تعالى هذه الأمور الثلاثة عن أصناف الكافرين، كقوله: ﴿ صُمٌّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ [البغرة: ١٧١]، ﴿ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ [البنكبوت: ١٣]، ﴿ وَلَكِنَ اللهُمْ قُلُوبٌ لا يَعْقَلُونَ ﴾ [البنمام: ٢٧ وغيرها]، وقال تعالى: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولِيَكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولِيكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، فأخبر أن صورها موجودة ولكن فوائدها مفقودة، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ

<sup>(</sup>١) صحيح . أخرجه أبو داود (٤١٦٠) ، وأحمد (٢٢/٦) عن فضالة بن عبيد ، وأخرجه النسائي مختصرًا (١٨٥/٨) ، وانظر شعب الإيمان للبيهقي (٦٤٦٩) .

الَّتِي فِي الصَّدُّورِ ﴾ [الحج: 11]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمُ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿ وَمَا أَنْتَ بِهَادِي الْمُمْيِ عَنْ ضَلَا لَقِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ الشَّمَ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿ وَمَا أَنْتَ بِهَادِي الْمُمْيِ عَنْ ضَلَا لَقِهِمْ إِنَّ السَّلِمُونَ ﴾ أوالسل: ١٠٠ - ١٨١، والآيات في هذا المعنى كثيرة جدًّا.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُو بِعِعْضُ وَلَمِ لِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُو بِعِعْضُ وَلَمِ لِللَّهِ وَالْمِل الْكَتْبُ لَهُ الْكُتْبُ وَالْرسل وَجه، فلم يكن دعواهم الإيمان ببعض ما يقولون آمنا به من الكتب والرسل بوجه، فلم يكن دعواهم الإيمان بعض ما يقولون آمنا به من الكتب والرسل بوجب لهم الدخول في الإيمان بالآن إيمانهم بهم مفقودة فائدته، حيث كذبوهم في رسالة محمد عَيَا الله وغيره من الرسل الذين لم يؤمنوا بهم، وحيث أنكروا من براهين الإيمان أعظم من الطريق الذي أثبتوا به رسالة من ادعوا الإيمان به، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْهُومِ الْآخِرِ وَمَا هُمُ مُو الذي يَتَفْق عليه القلب واللسان به، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْهُومِ الْآخِرِ وَمَا هُمُ وهو المُنمر لكل خير، وكان المنافقون يقولون بألسنتهم ما لميس في قلوبهم، نفى وهو المشمر لكل خير، وكان المنافقون يقولون بألسنتهم ما لميس في قلوبهم، نفى عنهم الإيمان لانتفاء فائدته وثمرته

ويشبه هذا: ترتيب الباري كثيرًا من الواجبات والفروض على الإيمان كقوله: ﴿ وَعَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ فَايَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ آل عمران : ١٢٢] ، ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ المائلة : ٣٣] ، وقوله تعالى : ﴿ وَالْحَلَمُوا أَثَّمَا غَيْمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمْسَهُ - إلى قوله - إِنَّ كُنتُمْ آمَنْتُمْ بِاللّهِ وَمَا أَلْوَلْنَا عَلَى عَبْدِفَا مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمْسَهُ - إلى قوله - إِنَّ كُنتُمْ آمَنْتُمْ بِاللّهِ وَمَا أَلْوَلْنَا عَلَى عَبْدِفَا مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ - إلى قوله : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ لَوْمَ الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ مُلُونَهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكُمُونَ \* اللّهِ يَعْ اللّهُ وَجِلَا اللّهُ وَعِلْمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّا ﴾ [ الأنفال : ٢ - ٤ ] ، وقوله : ﴿ إِنّا اللّهُ وَمِنْونَ حَقّا ﴾ [ الأنفال : ٢ - ٤ ] ، وقوله : ﴿ إِنّا اللّهُ مِنُونَ حَقّا ﴾ [ الأنفال : ٢ - ٤ ] ، السَّلّاةَ وَمّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* أُولِيكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّا ﴾ [ الأنفال : ٢ - ٤ ] ، وذلك أن الإيمان الواجب يقتضي أداء الفرائض والواجبات ويقتضي اجتناب وذلك أن الإيمان الواجب يقتضي أداء الفرائض والواجبات ويقتضي اجتناب

المحرمات، فما لم يحصل ذلك فهو إلى الآن لم يتم ولم يتحقق، فإذا وجدت هذه الأمور تحقق، ولهذا قال: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا ﴾ .

وكذلك لما كان العلم الشرعي يقتضي العمل به ، والانقياد لكتبه ورسله ، قال تعالى عن أهلِ الكتاب المنحرفين: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَانَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠١]، ونظير ذلك قول موسى عليه السلام لما قال له بنو إسرائيل: ﴿ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [البقرة: ٧٠]، فكما أن فقد العلم جهل ففقد العمل به جهل قبيح.

خلاصة هذه القاعدة أن الله تعالى قد ينفي الشيء لانتفاء ثمرته وفائدته ، وهذا واقع في الكتاب والسنة ، قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ ، ﴿ لَا الله تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ ، ﴿ لَا وَالْنَفَال : ٢١ ] ، وقال عز وجل في آيات كثيرة : ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ، ﴿ لَا يَعْقَلُونَ ﴾ ، وما أشبه ذلك ، وهم عندهم علم وعندهم عقل ، لكن لما لم ينتفعوا بهذا صار وجودهم كعدمه ، وقال النبي عَلَيْكُ : ﴿ لا صلاة بحضرة طعام ﴾ أ ، مع أن الصلاة توجب ولو بحضرة الطعام ، لكن نفاها لانتفاء ثمرتها وفائدتها ؛ لأن من يدافع الأخبثين أو يحضره طعام يشتاق إليه فإنه سوف يصلي وقلبه معلق بهذا الشيء انشغل بالمدافعة فتكون صلاته كأنها لا صلاة ، إذن من هذه القاعدة نأخذ أن الشيء قد ينفي بالانتفاء حقيقة ، وهذا هو الأصل ، وقد ينفي بالانتفاء حميقة ، وهذا كثير ، وإن كان خلاف الأصل ، لكن ما لا يتفع به فوجوده كالعدم ، بل إن وجوده أذى فإن من لا يسمع إطلاقًا خير عمن يسمع ولا يتفع بلاشك ، وإذا قال قائل : كيف يقول الله لهؤلاء الأذكياء : بل أكثرهم لا يعقلون ، وما أشبه ذلك ، نقول : لأنهم لم ينتفعوا بهذا العقل فصار موجود كأنه معدوم .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥/٥٦٠) عن عائشة .

#### القاعدة الخامسة والخمسون

يُكتب للعبد عمله الذي باشره ويكمل له ما شرع فيه وعجز عن تكميله، ويكتب له ما نشأ عن عمله فهذه الأمور الثلاثة وردت في القرآن.

ثلاثة أمور : يكتب للعبد عمله الذي باشره ، وهذا واضح : ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْـحَسَّلَةِ لَلَّهُ عَشْرٌ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، ويُكمَّلُ له ما شرع فيه ولم يكمله: ﴿ وَمَنْ يُخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُذُّ الْمَوْتُ فَقَدُّ وَقَتْم أَجْرُهُ عَلَىٰ اللَّهِ ﴾ [النساء: ١٠٠] ، والتألث يكتب له ما نشأ من عمله: لا إذا مات الإنسان القطع عمله إلا من ثلاثة: صدقة جارية ، وعلم ينفع به ، أو ولد صالح يدعو له الله الله ويكتب له ما تركه لعلاز وكان يعمله وهو موضع رابع مثل : و من مرطن أو سافر كتب للأما كان يعمله طعيمًا عقيمًا من الله أربعة أمور كلها تكتب للإنسان، أما النية - ما الراد النية ﴿ قَالِمُ يَكْتُبُ لَلْإِنسَانَ إِذَا تَمْنَى العمل الصَّالَحِ وَلَمْ يَقْدُو عَلِيهُ ، وَمَنْ ذَلْكُ مَا أَخْبُرُ بِهُ النبي عليه الصلاة والسلام حين قسم الناس إلى أقسام : و منهم من آثاه الله مالاً فهو يتقفد لي طاعة اللَّهُ وقال الآخر الذي لم يؤت المال : لل أثني لي مثل مال قلان للظَّلَات فيهُ مثل عمَّل عمَّل قلان ، قال النبي عليه الصلاة والسلام: فهما بالأجر سواء »(") بالنية ﴿ بالعَمْلُ ؛ لِأَلَّهُ لَمْ يعمل وليس من عادته أن يعمله ، فلو كان من عادته أن يعمله لكتب له ما كان يعمل إذا تركُّهُ لعذر ، نقول : أليس قد قال التبي عَلِيُّكُ ؛ ﴿ إِنَّ فَي المدينة لأقوامًا مَا سُرَقُمْ مُسْيَرًا وَلا تَطْعُتُمْ واهيًا إلا وُهُم معكم، قالوا: يا رسول الله ، وهم بالمدينة ، قال : حبَّسُهُم العُدْرُ لا الله ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٣١) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٩٩٦) عن أبي موسى .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ، وتقدم ( ص ١٥٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٨٣٩) عن أنس.

فهذا يقتضي أنهم شاركوهم في أجر العمل، الجواب أن يحمل هذا على من كان عادتهم الخروج في الجهاد في سبيل الله، ولكن عذروا حبسهم العذر، وهؤلاء يؤتون أجرهم كاملًا أو يقال ما سرتم مسيرًا ولا قطعتم واديًا وإلا وهم معكم ، . يعني بنيتهم فيكون لهم أجر النية لا أجر العمل، فصارت الأقسام أربعة أو خمسة: من عمل عملًا كتب له أجر، من شرع فيه فلم يكمله كتب له أجر، ما نشأ من عمله وإن لم يكن على باله من الفعل كتب له أجر ، ما كان يفعله وتركه لعذر كتب له أجر ، ما تمناه ولم يقدر عليه كتب له أجر ، ولكن أجر النية فقط لا أجر العمل والدليل على أنه أجر النية فقط أن الفقراء لما جاءوا إلى النبي ﷺ يشكون : قالوا : يا رسول الله ، سبق أهل الدثور بالأجور يصلون كما نصلي ويصومون كما نصوم ويتصدقون ولا نتصدق ويعتقون ولا نعتق . فأخبرهم بأن يسبحوا ويحمدوا ويكبروا ثلاثًا وثلاثين دبركل صلاة وأنهم بذلك يدركون من سبقهم ولا يكون أحدًا أفضل منهم ، فلما رأوهم عملوا مثلهم ، فجاء الفقراء فقالوا : يا رسول الله ، صنعوا كما نصنع ، فقال لهم : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء (١) . ولم يقل لهم أجرهم بنيتهم ، فهذا دليل على ما ذكرناه بأن من تمنى العمل وليس من عادته فعله ولا يستطيع فعله فإنه يكتب له أجره بالنية.

أما الأعمال التي باشرها العبد: فأكثر من أن تحصى النصوص الدالة عليها، كقوله: ﴿ بِمَا كَنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [لقمان: ١٥]، ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، ﴿ لِنَى عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ﴾ [يونس: ٤١]، ونحو ذلك.

وأما الأعمال التي شرع العبد فيها ولمّا يكملها، فقد دل عليها قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ يَتِيّهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾ [النساء: ١٠٠]، فهذا خرج للهجرة، وأدركه الأجل قبل تكميل عمله، فأخبر تعالى أنه وقع أجره على الله، فكل من شرع في عمل من أعمال الخير، ثم عجز عن إتمامه بموت أو عجز بدنى أو عجز مالى أو مانع داخلى أو

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث أبي هريرة : البخاري (٨٤٣) ، ومسلم (٥٩٥) واللفظ له .

خارجي ، وكان من ثبته لولا المانع لأتمه ، فقد وقع أجره على الله ، فإنما المعمال بالنيات (١) ، وقال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُفِلْتَا ﴾ [ المنكبوك و ١٠] المنكبوك و ١٠] فكل من اجتهد في الخير هداه الله الطريق الموصلة إليه ، سواء كَمُلَ ذلك المعمل أو حصل له عائق عنه .

وأمّا أثار أعمال العبد؛ فقد قال ثعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنَ ثُحْتِي الْمَوْتَى وَتَكُفُّبُ مَا قَدَّمُوا﴾ أي: باشروا عمله، ﴿ وَأَثَارَهُمْ ﴾ [ يس: ١٦ ] التي ترتبت على أعمالهم من خير وشر.

ويدل على هذا: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة » () ، والعكس سيئة ، فالإنسان يكتب له آثار عمله قصده أو لم يقصده غرس غرسا فانتفع به من لم يخطر بباله أن ينتفع به فيؤجر على ذلك () ، وإن كان لم يكن في بالله حيث غرسه أو زرع الزرع ، لكن هذا نشأ من عمل .

وقال في المجاهدين: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَا ۚ وَلَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةً فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا يَطُونَ مَوْطِعًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو نَيْلًا إِلّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلَ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العوبة: ١٢٠]، فكل هذه الأمور من آثار عملهم. ثمَّ ذكر أعمالهم التي باشروها بقوله: ﴿ وَلَا يُنْفِقُونَ نَفَقَةٌ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًا إِلّا كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيَهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [العوبة: ١٢١].

والأعمال التي هي من آثار عمله نوعان:

أحدهما: أن تقع بغير قصدٍ من الإنسان، كأن يعمل أعمالًا صالحة

<sup>(</sup>١) مَتَفَقَ عَلَيْهُ مِن حَدِيثُ عَمْر : البخاري ( أَ ) ، ومسلم (١٩٠٧) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٧٠/ ١٠/١) عن جرير .

<sup>(</sup>٣) مثل ما جاء في الصحيحين: البخاري (٢٣٢٠)، ومسلم (١٥٥٣) عن أنس قال، قال رسول الله على و ٣) مثل ما من مسلم يزرع ورعًا أو يغرس غرصًا فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صافقة ١٠٠٠

خيرية ، فيقيدي به غيرُه في هذا الخير ، فإن ذلك من آثار عمله ، وكمن يتزولج بغير نية حصول الأولاد الصالحين ، فيعطيه الله أولادًا صالحين ، فإنه ينتفع بهم وبدعائهم .

والثاني: وهو أشرف النوعين: أن يقع ذلك بقصده ، كمن علم علما نافعًا ، فنفس تعليمه ومباشرته من أجل الأعمال ، ثم حصل من العلم والخير المترتب على ذلك ، فإنه من آثارِ عمله ، وكمن يفعل الخير ليقتدي به الناس ، أو يتزوج لأجل حصول الذرية الصالحة ، فيحصل مراده ، فإن هذا من آثار عمله ، وكذلك من يزرع زرعًا أو يغرس غرسًا ، أو يباشر صناعةً مما ينتفع بها الناس في أمور دينهم ودنياهم ، وقد قصد بذلك حصول النفع . فما ترتب من نفع ديني أو دنيوي على هذا العمل ، فإنه من آثار عمله ، وإن كان يأخذ على عمله أجرًا وعوضًا ، فإن الله يدخل بالسهم الواحد الجنة ثلاثة : صانعه ، وراميه ، والمد

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٣ ٥٧) ، والنسائي (٢٨/٦) عن عقبة بن عامر . وقد صححه الحاكم (٢/٥٩) ، وابن خزيمة (١١٣/٤) ، واللفظ له .

#### القاعدة السادسة والخمسون

يرشد القرآن الكريم إلى قيام جميع مصالحهم، وأنه إذا لم يكن حصولها من الجميع فليشتغل بكل مصلحة من مصالحهم من يقوم بها، وليوفر وقته عليها لتقوم مصالحهم، وتكون وجهتهم جميعًا واحدة

وهذه من القواعد الجليلة ، ومن السياسة الشرعية ، فإن كثيرًا من المصالح العامة الكلية لا يمكن اشتغال الناس كلهم بها، ولا يمكن تفويتها، قالطريق إلى حصولها ما أرشد الله عباده إليه، قال تعالى في الجهاد الذي هو من أعظم مصالح الدين والعلم: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْلَا نَّفَرَ مِنْ كُلِّ فِرقَّةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَّفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٢٢]، فأمر أن يقوم بالجهاد طائفة كافية، وبالعلم طائفة أخرى، وأن القائمة بالجهاد تستدرك ما فاتها من العلم إذا رجعت ، وقال تعالى : ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ [ آل عمران : ١١٠ ]، وقال تعالى : ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ [ المائدة : ٢ ] ، وقال تعالى : ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨] إلى غير ذلك من الآيات الدالات على هذا الأصل الجليل والقاعدة النافعة ، وبقيام كل طائفة منهم بمصلحة من المصالح تقوم المصالح كلها ؛ لأن كل فرد مأمور أن يراعي المصالح الكلية ، ويكون سائرًا في جميع أعماله إليها ، فلو وفَّق المسلمون لسلوك هذه الطريق لاستقامت أحوالهم ، وصلحت أمورهم ، وانجابت عنهم شرورٌ كثيرة . فَاللَّه المستعان .

وهكذا الأمة الواحدة تكون كل طائفة منها تقوم بمصلحة ؛ لأن قيام الجميع بالمهالح متعذر ؛ إذ لو فرضنا أن الناس اتجهوا [ إلى ] مصلحة واحدة معينة تعذرت المصالح الأخرى

وترك المصالح الكلية أيضًا فساد، ولذلك نقول: المؤمنون يعتبرون وإن كانوا أفرادًا متعددين ، لكنهم كأنهم جسد واحد ، فالرجل للمشي ، واليد للبطش ، لو أن أحدًا قال : أجعل اليدين للمشى ، والرجلين للبطش والأكل والشرب هل يمكن ؟ طبعًا لا يمكن ، كذلك الأصابع كل أصبع له وظيفة خاصة يقوم بها ، وهكذا الجسد الإسلامي يجب أن يكون المسلمون كلُّ يسعى في مصلحة معينة تليق به ، فالرجل مثلًا ضعيف الجسم قوي الذاكرة والحفظ والفهم نقول: طلب العلم له أفضل، والرجل القوي الجسم البليد تكرر عليه المسألة أربعين مرة ما يحفظها إلا بخمسين مرة إلا أنه شجاع ومقدام ومتمرس في الجهاد، فهذا الأليق به أن يجاهد في سبيل الله ، والرجل الآخر عنده فطنة في الصناعة أو في الطب أو ما أشبه ذلك ، نقول: اتجه لهذا حتى تقوم الأمة الإسلامية كلّ بما يدرك ويختص به ، هذا الذي ذكره الشيخ رحمه اللَّه صريح ، هي قاعدة نافعة ، وقد ذكر من القرآن أدلة : ﴿ وَمَا كَانَ الْـمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً ﴾ ، وقوله : ﴿ مَا كَانَ ﴾ يحتمل أن يكون مستحيلًا شرعًا أو مستحيلًا قدرًا وكونًا وأقل الأمرين أنه يكون مستحيلًا شرعًا لا يمكن أن يخرجوا كلهم للجهاد بل بعضهم يبقى للعلم وبعضهم يذهب للجهاد ، ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ ﴾ ، انظر أيضًا وضع الجهاد ، ما نقول : تخرج قبيلة واحدة للجهاد والقبائل الأخر لا تخرج ، نقول : ﴿ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ ﴾ فأخذ من بني تميم من قريش من كذا من كذا طائفة ، لماذا ؟ ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّين ﴾ ، وإذا تفقهوا في الدين وحفظوا دين اللَّه جاءت الفرقة المجاهدة فينذرون ﴿ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَمَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ ، وعلى هذا فالواو في قوله : ﴿ لِيتَفَقَّهُوا فِي الدِّين ﴾ تعود على القاعدين أو النافرين ؟ على القاعدين ، واللَّه عز وجل قد جعل الجهاد في سبيل اللَّه عديلًا للضرب في الأرض للتجارة ، فقال : ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مِّرْضَى وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَتَتَغُونَ مِن فَصْل اللَّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [ المزمل : ٢٠ ] ، كذلك أيضًا الآية الثانية التي ذكر : ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ ﴾ [آل عمران : ١٠٤] ، ﴿ مِنْكُمْ ﴾ ليس كلكم وإن كان بعض العلماء يقولون: « من » بيانية أي فلتكونوا على هذا الوصف ،

, bank, breing

ويعني ولتكونوا أمة تدعو إلى الخير وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ، لكن المعنى الأولى على الذي عليه أكثر الناس ؛ أي أنه يجب أن يكون من الأمة الإسلامية أمة معفرغة لهذا المعنان في عليه أكثر الناس ؛ أي أنه يجب أن يكون من الأمة الإسلامية أمة معفوغة لهذا المعنان في عليه على المعلوم أن اللاعوة للخير لا بد أن يسبقها علم وإلا كانت ضررًا ؛ أي أن الإنسان إذا دعا بليون علم صار ضروه الكنومن نفعه غالبًا "، بل لابد من العلم حتى يكون الإنسان داعيًا إلى الله على بصيرة .

#### القاعدة السابعة والخمسون

### في كيفية الاستدلال بخلق السماوات والأرض و وما فيهما على التوحيد والمطالب العالية

قد دعا الله عباده إلى التفكر في هذه المخلوقات في آيات كثيرة ، وأثنى على المتفكرين فيها ، وأخبر أن فيها آياتٍ وعبرًا ، فينبغي لنا أن نسلك هذا الطريق المنتج للمطلوب بأيسر ما يكون وأوضح ما يكون .

وحاصل ذلك على وجه الإجمال: أننا إذا تفكرنا في هذا الكون العظيم، عرفنا أنه لم يوجد بغير مُوجد، ولا أُوجد نفسه - هذا أمر بديهي - فتيقنا أن الذي أوجده الأول الذي ليس قبله شيء، كامل القدرة، عظيم السلطان، واسع العلم، وأن إيجاد الآدميين في النشأة الثانية للجزاء أسهل من هذا بكثير: واسع العلم، وأن إيجاد الآدميين في النشأة الثانية للجزاء أسهل من هذا بكثير: وكوفنا بذلك الحكي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ [غاز: ٥٧]، وعرفنا بذلك أنه الحي القيوم.

<sup>(</sup>١) على الداعي ألا يتصدى للفترى والفقه إلا إذا كان عالمًا ، وإلا فليقتصر على الدعوة العامة للتمسك بالإسلام والأنجلاق المعينة ق وإن لم يبد في نظر الناس أنه و عاليم ، أو ال شيخ ، الفهولاء لن يكونوا ميه في قبره ، أو بين يدي ربه !!

عرفنا أنه الحي القيوم ، كيف ذلك ؟ لأنه لولا حياته لم يوجدوا ، فالقيوم على وزن الفيعول ، فهو من صيغة المبالغة في الوصف والقائم بنفسه القائم على غيره ، ووجه ذلك أن هذه السماوات والأرض دائمًا تحتاج إلى من يقوم عليها ، ولازم هذه الحاجة أن يكون الله تعالى قيوم عليها دائمًا ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلَا نَوْمٌ ﴾ .

وإذا نظرنا ما فيها من الإحكام والإتقان والحسن والإبداع عرفنا بذلك كمال حكمة الله وحسن خلقه وسعة علمه.

وإذا رأينا ما فيها من المنافع والمصالح الضرورية والكمالية التي لا تُعَدُّ ولا تحصى، عرفنا بذلك أن الله واسع الرحمة، عظيم الفضل والبر والإحسان والجود والامتنان، وإذا رأينا ما فيها من التخصيصات فإن ذلك دال على إرادة الله ونفوذ مشيئته، ونعرف بذلك كله أنَّ مَنْ هذه أوصافه، وهذا شأنه ؛ هو الذي لا يستحق العبادة أحد إلا هو، وأنه المحبوب المحمود، ذو الجلال والإكرام، والأوصاف العظام الذي لا تنبغي الرغبة والرهبة إلا إليه، ولا يُصرف خالص الدعاء إلا له، لا لغيره من المخلوقات المربوبات المفتقرات إلى الله في جميع شئونها.

ثم إذا نظر إليها من جهة أنها كُلُها خلقت لمصالحنا، وأنها مسخرة لنا، وأن عناصرها وموادها وأرواحها قد مكن الله الآدمي من استخراج أصناف المنافع منها عرفنا أن هذه الاختراعات الجديدة في الأوقات الأخيرة، من جملة المنافع التي خلقها الله لبني آدم فيها، فسلكنا بذلك كل طريق نقدر عليه في استخراج ما يصلح أحوالنا منها، بحسب القدرة، ولم نخلد إلى الكسل والبطالة، أو نضيف علم هذه الأمور واستخراجها إلى علوم باطلة، بحجة أن الكفار سبقوا إليها، وقاموا فيها، فإنها كلها - كما نبه الله - داخلة في تسخير الله الكون لنا، وأنه يُعلم الإنسان ما لم يعلم.

أما دلالة هذه الخلوقات على التوحيد ، فمن جهتين : الأول : أن هذه الأشياء كلها لا

تتم إلا بازدواج شيئين، كل الأشياء لا تتم إلا بازدواج شيئين، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ كُلُّ مَنْ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

النابع النابع المنابع المنابع

\* \* \*

The state of the s

Die De La Company of the Company of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

1221-1.

lra' en

#### القاعدة الثامنة والخمسون

#### إذا أراد اللَّـه إظهار شرف أنبيائه وأصفيائه بالصفات الكاملة أراهم نقصها في غيرهم من المستعدين للكمال، وذلك في أمور كثيرة وردت في القرآن

منها: لما أراد الله إظهار شرف آدم على الملائكة بالعلم، علمه أسماء كل شيء ثم امتحن الملائكة، فعجزوا عن معرفتها، فحينئذ نبأهم آدم عنها، فخضعوا لعلمه، وعرفوا فضله وشرفه.

ولما أراد الله إظهار شرف يوسف في سعة العلم والتعبير رأى الملك تلك الرؤيا، وعرضها على كل من لديه علم ومعرفة فعجزوا عن معرفتها، ثم بعد ذلك عَبْرَها يوسف ذلك التعبير العجيب، الذي ظهر به من فضله وشرفه وتعظيم الخلق له شيء لا يمكن التعبير عنه.

الذين يعبرون الرؤيا قالوا لا نعرف، قالوا: هذه أضعاث أحلام، وأما يوسف عليه الصلاة والسلام فَعَبَّرها تعبيرًا عجيبًا فقال لهم: ﴿ تَرْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا ﴾ كلها خصب وزرع كامل: ﴿ فَمَا حَصَدْتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ إِلَّا قَلِيلًا مِمًّا تَأْكُلُونَ ﴾ ، وإنما أرشدهم إلى بقائه في السنبل لأن الحب إذا بقي في السنبل ما يسوس ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِمًّا تُحْصِنُونَ ﴾ [يوسف: ٤٨] ، يعني من الذي تحفظونه ، وهذا يأكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِمًّا تُحْصِنُونَ ﴾ [يوسف: ٤٨] ، يعني من الذي تحفظونه ، وهذا يدل على أن الشيء عندهم شحيح يتوافرون بحفظه وتحصيله ، ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامً فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ ﴾ لأنه فهم ذلك من الحصر سبع وسبع ، وإنما قال : ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ ﴾ لأنه فهم ذلك من الحصر سبع وسبع ، والعدد المحصور له منتهى .

ولما عارض فرعون الآيات التي أرسل بها موسى، وزعم أنه سيأتي بسحر ــ

يغلبه فجمع كل سحّار علم وحبالهم في ذلك المجمع العظيم، وأظهروا للناس عيدهم وألقى السحرة عصيّهم وحبالهم في ذلك المجمع العظيم، وأظهروا للناس من عجائب السحر و هو سحّروا أغين النّاس واستَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْرِ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف 117]، فحينئذ ألقى موسى عصاه، فإذا هي تلقف وتبتلع عمراى الناس حميع حبالهم وعصيهم، فظهرت هذه الآية الكبرى، وصار أهل الصنعة أول من خضع لها ظاهرًا وباطنًا.

وهده أيضًا مما أظهر الله الأنبياء على غيرهم فيها.

ولما نكص أهل الأرض عن نصرة النبي عَلَيْكُ وتمالاً عليه جميع أعداؤه ، ومكروا مكرتهم الكبرى للإيقاع به ، نصره الله ذلك النصر العجيب ، فإن نصر المنفرد الذي أحاط به عدوه الشديد حَرْدُه (۱) ، القوى مكره ، الذي جمع كل كيده ليوقع به أشد الأخذات وأعظم النكيات ، وتخلصه وانفراج الأمر له ؛ من أعظم أنواع النصر ، كما ذكر الله هذه الحال التي عاتب بها أهل الأرض ، فقال : ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَحْرَجَهُ الّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمّا في الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللّهُ مَعَنَا ﴾ فأيده ﴿ وأنول للله سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْدُهُ بِجُنُودِ لَمْ تَرَوْهَا ﴾ الآية 1 النوبة : ٢٦] .

وقريب من هذا نصره له يوم حنين، حيث أعجبت الناس كثرتُهم الله تغن عنهم شيئًا وضاقت عليهم الأرض بما رحبت ثم ولو مديرين، وثبت عليه فأنزل عليه سكينته ونصره في هذه الحال الحرجة، فكان لهذا النصر من الوقع الكبير ما لا يُعبّر عنه، وكذلك ما ذكره الله من الشدائد التي حرت على أنهائه وأصفيائه، وأنه إذا اشتد البأس، وكاد أن يستولي على النفوس اليأس، أنزل الله فرجه ونصره ليصير لذلك موقع في القلوب وليعرف العباد ألطاف عالم الغيوب.

<sup>(</sup>١) الحرد : الغضب والغيظ .

ويقاربُ هذا: إنزاله الغيثَ على العباد، بعد أن كانوا من قبل أن ينزل عليهم من قبله لمبلسين، فيحصل من آثار رحمة الله والاستبشار بفضله، ما يملأ القلوب حمدًا وشكرًا وثناءً على الباري تعالى (١)، وكذلك يذكرهم نعمه بلفت أنظارهم إلى تأمل ضدها، كقوله: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ وقوله: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ وقوله: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ ال

ونلمح مثل هذا المعنى في قصة يعقوب وبنيه ، حين اشتدت بهم الأزمة ودخلوا على يوسف ، وقالوا : ﴿ قد مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضَّرُ ﴾ الآية [يوسف : ٨٨] ، ثم بعد قليل قال : ﴿ ادْخُلُوا مِصْرَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ ﴾ [يوسف : ٩٩] في تلك النعمة الواسعة والعيش الرغيد والعز المكين ، والجاه العريض ، فتبارك من لا يدرك العباد من ألطافه ودقيق بره أقل القليل .

ويناسب هذا من ألطاف الباري: أن الله يذكّر عباده في أثناء المصائب ما يقابلها من النعم ؛ لثلا تسترسل النفوس في الجزع فإنها إذا قابلت بين المصائب والنعم خفت عليها المصائب، وهان عليها حملها، كما ذكّر الله المؤمنين حين أصيبوا بأحد: ما أصابوا من المشركين ببدر، فقال: ﴿ أَوَلَمّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٥] وأدخل أَصَبَتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ الله يَبتدر وَأَنْتُمْ أَذِلَةٌ فَاتَقُوا اللّه لهذه الآية في أثناء قصة أحد: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ الله يَبتدر وَأَنْتُمْ أَذِلَةٌ فَاتَقُوا اللّه لَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٣]، ويبشر عبده بالمخرج منها حين تباشره المصائب، ليكون هذا الرجاء مخففًا لما نزل به من البلاء، فقال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتَنَبَّنَهُمْ بِأُمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٥]، وكذلك رقا رجاء الفرج، وهبّ على قلبه نسيم الرجاء، ولهذا قال: ﴿ وَلَا تَبْعَسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَبْعَسُوا مِنْ رُوْحِ ولهذا قال: ﴿ وَلَا تَبَعَسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَبْعَسُوا مِنْ رَوْحِ اللّه في إلى أُمْ مُوسَى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى اللّهِ ﴾ [يوسف: ١٥]، وكذلك قوله تعالى لأم موسى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى اللّهِ ﴾ [يوسف: ١٥]، وكذلك قوله تعالى لأم موسى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى اللّهِ ﴾ [يوسف: ٢٥] ، وكذلك قوله تعالى لأم موسى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى اللّهُ هُولِهُ اللّهُ هُولِهُ اللّهُ هُولِهُ اللّهُ مُوسَى المُوسِى اللّهُ المُوسِى المُوسَى اللّهُ وَلَا اللّهُ المُوسِى اللّهُ المُوسَى المُوسِى المُوسَى المُوسَادِ اللّهُ المُوسَى المُوسَادِ المُوسَادِ اللّهُ المُوسَادِ المُوسَادِ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ المُوسَادِ اللّهُ المُوسَادِ المُوسَادِ اللّهِ المُؤْلِقُولَ اللّهُ المِوسَادِ اللّهُ المُؤْلِقُولُ اللّهُ المُؤْلِقُولُ اللّهُ المُؤْلِقُولُ المُؤْلِقُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلِولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلِولُ المُؤْلُولُ المُؤْلِولُ المُؤْل

أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمُّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧]، وأعظم من ذلك كله: أن وعد الله لرسله بالتصو وبتمام الأمر وهون عليهم المشقات، وسهل عليهم الكريهات، فتلقوها بقلوب مطمئنة وصدور منشرحة، وألطاف الباري فوق مما يخطر بالبال أو يدور في الحيال.

## القاعدة التاسعة والخمسون

# ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾

ما أعظم هذه القاعدة والأصل العظيم الذي نص الله عليه تصاصريكا وعمم ذلك، ولم يقيده بحالة من الأحوال، فكل حالة هي أقوم في العقائد والأخلاق، والأعمال والسياسات الكبار، والصغار والصناعات والأعمال الدينية والدنيوية، فإن القرآن يهدي إليها ويرشد إليها، ويأمر بها ويحث عليها، ومعنى «أقوم» أي أكمل وأصلح، وأعظم قيامًا وصلاحًا للأمور.

فأما العقائد فإن عقائد القرآن هي العقائد النافعة التي فيها صلاح القلوب وغذاؤها، وكمالها، فإنها تملأ القلوب محبة الله تعظيمًا له والوهية وإنابة أوجد الله الخلق لأجله.

وأما أخلاقه التي يدعو إليها فإنه يدعو إلى التحلي بكل خلق جميل ؛ من الصبر، والحلم، والعفو، وحسن الحلق، والأدب، وجميع مكارم الأخلاق، ويحث عليها بكل طريق ويرشد إليها بكل وسيلة.

وأما الأعمال الدينية التي يهدي إليها فهي أحسن الأعمال التي فيها القيام بحقوق الله وحقوق العباد على أكمل الحالات وأجلها وأسهلها وأوصلها إلى

المقاصد.

وأما السياسات الدينية والدنيوية فهو يرشد إلى سلوك الطرق النافعة في تحصيل المصالح الكلية، وفي دفع المفاسد، ويأمر بالتشاور على ما لم تتضح مصلحته والعمل بما تقتضيه المصلحة في كل وقت بما يناسب ذلك الوقت والحال، حتى في سياسة الأب مع أولاده وزوجه وأهله وخادمه وأصحابه ومعامليه، فلا يمكن أنه وُجد أو يوجد حالة يتفق العقلاء أنها أقوم من غيرها وأصلح، إلا القرآن يرشد إليها نصًا أو ظاهرًا، أو دخولا تحت قاعدة من قواعده الكلية.

وتفصيل هذه القاعدة لا يمكن استيفاؤه، وبالجملة فالتفاصيل الواردة في القرآن وفي السنة من الأوامر والنواهي والإخبارات كلها تفصيلًا لهذا الأصل المحيط.

وبهذا وغيره يتبين لك أنه لا يمكن أن يرد علم صحيح أو معنى نافع أو طريق صلاح ينافي القرآن. والله تعالى ولي الإحسان.

في هذه القاعدة: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهِدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩] يتبين لنا أن جميع القوانين المخالفة للقرآن كلها لا خير فيها وأنه إن قدر فيها الخير، فما في القرآن خير وأشد وأفيد: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ عِثَلِ إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]، ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا \* وَإِذًا لاَتَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنًا أَجْرًا عَظِيمًا \* وَلَهَدَيْنَاهُمْ مِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ٢٦ - ٢٦]، فالحاصل أن كل ما كان أقوم غير العقائد والأقوال والأعمال والأخلاق والسياسات والمعاملات والمتروكات والمنهيات، في العقائد والأقوال والأعمال والأخلاق والسياسات المعاملات والمتروكات والمنهيات، فإن القرآن يهدي إليها. ونأخذ من هذا قواعد عظيمة منها إذا تعارض مصلحتان أحدهما أنفع أخذنا بالأنفع ومنها إذا تعارض نصان أحدهما أشد أخذنا بالأخف ('')، فكل ما كان أقوم كان القرآن يهدي إليه ، والعكس بالعكس ، فكل ما كان أعوج وأرداً وأسواً فإن القرآن لا يهدي إليه بل يهدي إليه موسلام في ضده .

<sup>(</sup>١) انظر قواعد السعدي الفقهية (٣٣) وشرح الشيخ ابن عثيمين لها ( ص ١٥٠) بتحقيقنا .

. The Burn

## القاعدة الستون

# من قواعد التعليم الذي أرشد الله إليه في كتابه

أن القصص المبسوطة يجملها في كلمات يسيرة ثم ينسطها. والأمور المهمة ينتقل في تقريرها نفيًا وإثباتًا من درجة إلى أعلى أو أنزل منها. ثم يقع التقصيل لذلك الإجمال، يحصل به الإيضاح والبيان التام الكامل لا يقع ما يقاربه لو فصلت القصة الطويلة من دون تقدم إجمال، وقد وقع هذا التوع في القرآن في مواضع:

منها ؛ في قصة يوسف في قوله : ﴿ نَحْنُ نَقُصٌّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقُصُصِ ﴾ [يوسف: ٣] ، ثم قال : ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ لِلسَّائِلِينَ ﴾ [يوسف: ٧] . ثم ساق القصة بعدها .

وكذلك في قصة أهل الكهف، حين قال: ﴿ أَمْ حَسِبْتُ أَنَّ أَصْحَابُ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَبًا ﴿ إِذْ أَوَى الْفِيْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبُنَا آتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيْئُ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذَاتِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِينِنَ مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيْئُ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذَاتِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِينِنَ عَدَدًا ﴿ ثُمْ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْيَانِ أَحْصَى لِلَا لَبِثُوا أَمَلًا ﴾ والآيات ١٩٠١ ١ ١١٠ عَدَدًا ﴿ فَي قُولُهُ أَنْ مَا لَهُ مِنْ التَقْصَيلُ فَي قُولُهُ أَنْ فَعُنْ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِ ﴾ إلى آخر القصة .

وكذلك في قصة موسى لما قال تعالى: ﴿ نَتْلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَا مُوسَىٰ وَوَرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [القصص: ٣] هَذَا مُحملها، ثم وقع التقصيل.

وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمُ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجَدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طُهُ: ١١٥]، فأجملها ثم وقع بعده التفصيل. وأما التنقل في تقرير الأشياء من أمر إلى ما هو أولى منه فكثير:

منها: لما أنكر على من اتخذ مع الله إلها آخر وزعم أن الله اتخذ ولدًا فقال في إبطال هذا: ﴿ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ وَلَا لِآبَائِهِمْ ﴾ ، فأبان أن قولهم هذا قول بلا علم ، ومن المعلوم أن القول بلا علم من الطرق الباطلة ، ثم ذكر قبحه ، فقال : ﴿ كَثِرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ ﴾ ، ثم ذكر مرتبة هذا القول من البطلان ، فقال : ﴿ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ [الكهف : ٥] .

وقال في حق المنكرين للبعث: ﴿ بَلِ ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْآخِرَةِ ﴾ أي علمهم فيها علم ضعيف، لا يعتمد عليه، ثم ذكر ما هو أبلغ منه فقال: ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ ﴾، ومن المعلوم أن الشك ليس معه من العلم شيء، ثم انتقل منه إلى قوله: ﴿ بَلْ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ ﴾ [ النمل: ٦٦]، والعمى آخر مراتب الحَيْرة والضلال.

وقال نوح عليه السلام في تقرير رسالته وإبطال قول من كذبه ، وزعم أنه في ضلال مبين ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ ﴾ ، فلما نفى الضلالة من كل وجه أثبت بعده الهدى الكامل من كل وجه ، فقال : ﴿ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ، ثم انتقل إلى ما هو أعلى من ذلك وأن مادة هذا الهدى الذي جعت به من الوحي الذي هو أصل الهدى ومنبعه ومادته ، فقال : ﴿ أُبَلِّفُكُمْ رِسَالَاتِ بِهُ مَن اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢] ، وكذلك هود عليه الصلاة والسلام (١٠) .

وقال في تقرير رسالة أكمل الرسل: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ [النجم: ١، ٢]، فنفى عنه ما ينافي الهدى من كل وجه، ثم قال: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٤] الآيات.

<sup>(</sup>١) يعني قال مثل هذا الكلام – كما في سورة الأعراف آية : ٦٥ – ٦٨ .

وهو في القرآن كثير جدًا، كانتقاله من ذكر هبة الولد لزكريا إلى مريم (١)، وكذلك أمر القبلة بعد تعظيمه للبيت (٢)، وغيرها.

هذه القاعدة تتضمن أمرين: الأمر الأول الإجمال ثم التفصيل، وهذا من طرق البلاغة؛ لأن الإجمال أقرب إلى الحفظ وأوعى للذهن، ثم إن الإجمال إذا وقع بقيت النفس متشوقة إلى التفصيل فيرد عليها التفصيل وهي أحرج ما تكون إلى معرفته فإذا وارد العلم على القلب وهو محتاج إلى معرفته مشتاق إليها رسخ فيه أكثر وثبت فيه وتمكن وهذا من فوائد التفصيل بعد الإجمال، وإلا فلو قال قائل: لماذا لم يذكر الشيء المفصل من أول الأمر ؟ نقول: لو فعلنا ذلك لفاتنا هذان الأمران وهما أن التفصيل بعد الإجمال أثبت للقلب؛ لأنه يرد على القلب وهو متشوق له، ولأن الاحتصار والإجمال أوعى للذهن وأقرب للحفظ. وأما الانتقال من حال إلى أخرى فهذا أيضًا ظاهر؛ لأن المعاني لا ترد على القلوب دفعة واحدة ، ومن هذا أيضًا الأحكام، فإن الأشياء التي لا يستطيع الناس أن يأتوا بها مرة واحدة دفعة واحدة يجعلها الله تعالى مرتبة شيئا فضي المعرون بأن يؤتوا شيئا فضي المعلاة كان في الأول شيئا فضيئا فمن المعرون بأن يؤتوا عصارت حمس صلوات "، وفي الزكاة كانوا يؤمرون بأن يؤتوا المال حقه: ﴿ وَآتُوا حَقّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [ الأنمام: ١٤١] بدون تقدير ثما قلّو، وفي المال من عام ومن شاء العدى ثم تعين الصيام ())

وفي المنهيات نجد أن الله عز وجل في الأمور التي يصعب الامتناع عنها مرة واحدة يجعلها مرتبة مثل الخمر والميسر، فإن الناس كانوا قد عاشوا عليهما فيصغب أو يشتى عليهم أن يَدَعوها مرة واحدة ، فجاء الأمر مرتبًا ينتقل من حال إلى حال ليسهل عليهم التنفيذ والفعل أو الترك (٥)

<sup>(</sup>١) كما في سورة آل عمران، آية (٣٨)، وسورة مريم، آية (١٦). ﴿ (٢) كَمَا فِي سُؤْرُةِ البَقْرَةِ : آيَةً ٧٤ أَ ٢٠

<sup>(</sup>٣) أخرج البيهقي في سننه (٩/١ ه٣) عن قتادة قال : ﴿ كَانِ بِدُمُ الصَّلَاةِ رَكُمَتِينَ بِالْغَبِيَةُ وَرَكُمَتُهُنَ بِالْعِشِيِّ ﴾ ... وانظر تفسير ابن كثير (٤/٥٥٥) ، وفتح الباري (٣٦٥/١) .

<sup>(</sup>٤) كما في سورة البقرة آية : [ ٨٥ ] .

<sup>(</sup>٥) يوضح ذلك ما جاء في البخاري (٤٩٩٣) عن عائشة قالت : 3 لو نزل أول شيءٌ لا تشربوا الخَمْرُ =

## القاعدة الحادية والستون

## معرفة الأوقات وضبطها حث الله عليه ، حيث يترتب عليه حكم عام أو حكم خاص

وذلك أن الله رتب كثيرًا من الأحكام العامة والخاصة على مُدد وأزمنة تتوقف الأحكام عملًا وتنفيذًا على ضبط تلك المدة وإحصائها، قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴾ [البغرة: ١٨٩] فقوله: ﴿ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ ﴾ يدخل فيه مواقيت الصلوات والصيام والزكاة، وخص الحج بالذكر لكثرة ما يترتب عليه من الأوقات الخاصة والعامة.

وكذلك مواقيت للعدد والديون، والإجارات وغيرها. وقال تعالى لما ذكر العدة: ﴿ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١]، وقوله في الصيام: ﴿ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ العدة: ﴿ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ [السلاق: ١]، وقوله في الصيام: ﴿ وَاللهِ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ [الساء: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَنْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْجِزْيَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَيَبُوا أَمَدًا ﴾ [الكهن: ١٢]، وذلك لمعرفة قدرة الله في إفاقتهم، فلو استمروا على نومهم لم يحصل الاطلاع على شيء من ذلك من قصتهم، فمتى ترتب على ضبط الحساب وإحصاء المدة، مصلحة في الدين أو في الدنيا، كان مما حث وأرشد إليه القرآن.

ويقارب هذا قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ [البغرة: ٢٠٩] الآية، وقوله: ﴿ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ [الإسراء: ١٢]، ونحوها من الآيات.

في معرفة الأوقات وضبطها نفع عظيم أيضًا كما ذكرها المؤلف، وهي أن الإنسان لا

<sup>=</sup> لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا ... ، الحديث .

ينفرط عليه وقته لأن الإنسان إذا أطلق ففيه وأحداها انفيط عليه وقته ، لكن إذا رتب وقته حفظ وقته وضبطه ولم يضع عليه منه شيء ، مثلًا يقوم الصبح إذا صلى الفجر ورتب نفسه أفعل كذا وكذا ، في اليوم الفلائي أفعل كذا وكذا ، وبعد طلوع الشمس أفعل كذا وكذا ، في اليوم الفلائي أفعل كذا وكذا ، ولهذا قال النبي عليه المصلاة والسلام ؛ وأحب العمل إلى الله أدومه وإن قل ، (') حتى لا يكون الإنسان منفرطًا في شغله فيضيع عليه الوقت وقد بين الله تعالى في القرآن أن ضياع يكون الإنسان منفرطًا في شغله فيضيع عليه الوقت وقد بين الله تعالى في القرآن أن ضياع الوقت من حال من أغفل الله ذكره عن قليه : ﴿ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْهُ عَنْ فِأَكُونَا وَاتَّتِكُم هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف : ٢٨] و فالذي ينبغي لك أيها الإنسان أن تضبط وقتك وتجعل كل وقت له عمل معين حتى لا تتداخل الأعمال ويضيع عليك الوقت بلا فائدة ، وذكر المؤلف رحمه الله أمثلة من هذا تدل على ضبط الوقت وعلى حفظه وجمايته وا

## القاعدة الثانية والستون

الصبر أكبر عون على كل الأمور ، والإحاطة بالشيء علمًا وخبرًا هو الذّي يعين على الصبر

وهذه القاعدة عظيمة النفع قد دل القرآن عليها صريحًا وظاهرًا في أماكن كثيرة .

ما الفرق بين الصريح والظاهر؟ الصريح هو الذي لا يتحمل إلا معنى واحدا، والظاهر عمر الذي يحتمل معنين لا يتميز أحدهما بالطهور عن الأخر ، الألفاظ ثلاثة أقسام: صريح وظاهر ومجمل ، فقوله صريحا وظاهرا يعني ضريحا لا يحتمل إلا معنى واحد وظاهرا يحتمل معنين وهو في أجدهما أرجع المناهدة المناهدة المحتمل الا معنى واحد وظاهرا يحتمل معنين وهو في أجدهما أرجع المناهدة

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث عائشة : البخاري (١٩٧٠) ، ومسلم (١٩٧/٧٨٢) واللفظ له .

قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ ﴾ [البقرة: ٤٥] أي استعينوا على جميع المطالب في جميع شئونكم بالصبر، فبالصبر يسهل على العبد القيام بوظيفة الطاعات، وأداء حقوق اللَّه وحقوق عباده، وبالصبر يسهل عليه ترك ما تهواه نفسه من المحرمات فينهاها عن هواها حذر شقاها، وطلبًا لرضى مولاها. وبالصبر تخف عليه الكريهات.

ولكنّ هذا الصبر وسيلته وآلته التي ينبني عليها ، ولا يمكن وجوده بدونها ، ومعرفة الشيء المصبور عليه ، وما فيه من الفضائل وما يترتب عليه من الشمرات ، فمتى عرف العبد ما في الطاعات من صلاح القلوب ، وزيادة الإيمان واستكمال الفضائل ، وما تثمره من الخيرات والكرامات ، وما في المحرمات من الضرر والرذائل ، وما توجبه من العقوبات المتنوعة ، وعلم ما في أقدار الله من البركة وما لمن قام بوظيفته فيها من الأجور ، هان عليه الصبر على جميع ذلك ، وبهذا يعلم فضل العلم وأنه أصل العلم والفضائل كلها ، ولهذا كثيرًا يذكر في كتابه أن المنحرفين في الأبواب الثلاثة إنما ذلك لقصور علمهم ، وعدم إحاطتهم التامة التوبة على الله والذين يَعْمَلُونَ السُّوة بِجَهَالَة ﴾ [ الساء : ١٧ ] ليس معناه : أنهم لا يعترفون أنها ذنوب وسوء ، وإنما قَصُرَ علمهم وخبرتهم بما توجبه الذنوب من العقوبات وأنواع المضرات وإزالة المنافع .

وقال تعالى مبينًا أنه متقرر أن الذي لا يعرف ما يحتوي عليه الشيء يتعذر عليه الصبر، فقال عن الخضر لما قال له موسى وطلب منه أن يتبعه ليتعلم مما علمه الله قال: ﴿ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا \* وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبرًا ﴾ [الكهف: ٢٧، ٢٨]، فعدم إحاطته به خُبرًا يمتنع معه الصبر، ولو تجلّد ما تجلّد فلابد أن يُعال صبره.

وقال تعالى مبينًا عظمة القرآن وما هو عليه من الجلالة والصدق الكامل:

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [ يونس: ٢٩]، فأبان أن الأعداء المكذبين به إنما تكذيبهم به لعدم إحاطتهم بما هو عليه ، وأنهم لو أدر كوه كما هو لأجأهم واضطرهم إلى التصديق والإذعان، فهم وإن كانت الحجة قد قد ما هو لأجأهم ولكنهم لم يفقهوه الفقه الذي يطابق معناه، ولم يعرفوه حق معرفته.

فقال في المعاندين الذين بان لهم علمه وخبروا صدقه ﴿ وَجُحَلُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا لَنَهُمُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوا ﴾ [السل: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُحَكِّدُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُحَكِّدُونَ ﴾ والاسم: ٣٣٤.

والمقصود أن الله أرشد العباد إلى الاستعانة على أمورهم بملازمة الصبر، وأرشدهم إلى تحصيل الصبر بالنظر إلى الأمور، ومعرفة حقائقها وما فيها من الفضائل أو الرذائل. والله أعلم.

المؤلف رحمه الله يقول: أن هذه القاعدة تشتمل على أمرين؛ الأمر ألأول: أن الصبر أكبر عون على الأمور؛ لأن الإنسان إذا صبر على الشيء وصبر عليه كان ذلك عونا له على إدراكه، ويُذكر أن الكسائي وهو إمام الكرفيين في النحو أصار يتعلم النحو فعجز عنه، ما عرفه، وفي يوم من الأيام رأى غلا يحمل نواة ليصعد بها إلى الجدار، فكلما صعد بهذه النواة تقلت عليه ثم تسقط منه إلى الأرض وهكذا عدة مرات، حتى فازت بها، فقال: هذه صابرت هذا الصبر حتى حصل لها مقصودها في غذاء جسم بدنه، فلماذا لا أصبر حتى أنال مقصودي في تعلم النحو، وصار يتعلم حتى صار إمامًا في النحو. وهكذا ينبغي الإنسان أو لطالب العلم أن يصبر على طلب العلم وأن لا يأس، فلابد من الصبر ثم هذا الصبر يحتاج إلى من يعينك على الصبر يحتاج إلى من يعينك على الصبر المستر الماشر الذي يعينك على الصبر المستر على الصبر المستر على الصبر على الصبر المستر على الصبر المستر على الصبر المستر على الصبر على الصبر المستر المستر الذي يعينك على الصبر المستر المستر المستر على المستر على المستر على المستر على المستر المست

<sup>(</sup>۱) هو الإمام شيخ القراءة والعربية أبو الحسن علي بن حمرة بن عبد الله مولاهم الكوفي الملقب بالتحلياتي لكساء أحرم فيها . له عدة تصانيف ؛ منها : معاني القرآن ، وكتاب في القراءات ، وكتاب النوادر الكبيرة ومختصر في النحو . مات سنة تسع وثمانين ومائة . انظر طبقات النحويين : ١٣٨ – ١٤٢ ، نزهة الألباء :

معرفة ما للمصبور عليه أو للمصبور عنه من النتائج ، فإن كان مطلوبًا حصوله فاعلم ما يترتب على فعله من عليه من الثمرات والمنافع والمصالح ، وإن كان مطلوبًا تركه فاعلم ما يترتب على فعله من الشرور والسيئات ، هذا يعينك على الصبر . كذلك مما يعينك على الصبر في طلبك أو في إدراك مطلوبك أن تقول لنفسك : أنت الآن قطعت شوطًا بعيدًا للوصول إلى الغاية والرجوع من أثناء الطريق معناه إضاعة الوقت وخسارة ما اكتسبت وبعض الناس مثلًا يغيب الزكاة بالمال ، فإذا انتصف بها قال : هذا صعب . يقول : باق علي نصفها وأنا عندي سنة وثلاثة أشهر في نصفها معناه أن يكمل النصاب كم ؟ ثلاث سنين الآن النصف الثاني ينضاف إليه النصف الأول ، ماذا حصل الآن ؟ ضيع عليه الماضي كله .

فهذا أيضًا مما يعين على الصبر معرفة المصبور عليه وما يترتب عليه من نتائج العواقب. والثاني معرفة أنه إذا تخلى عن الصبر أو رأى على نفسه شيئًا كثيرًا اكتسبه، وهذا كأنه سفه.

أما الأمر النالث مما يعين على الصبر فهو أن يرجو الإنسان بصبره ثواب الله عز وجل، فإن الله يقول: ﴿ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٦]، ويقول: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]، فإذا عرف ما في الصبر نفسه بقطع النظر عن المحصول عليه من الثواب والكرامة فإنه يستمر على صبره ويتحمل.

رابعًا مما يعين على الصبر أن الإنسان إذا صبر على الشيء صار هذا الشيء كأنه غريزة في نفسه حتى إنه ليتخلى إذا فقده ، وانظر نفسك أيها الطالب في أول السنة الدراسية أول ما تأتي يومًا ويومين ثلاثة تجد نفسك متعبًا مالًا من طول الدروس ، فإذا تمرنت عليها سهل عليك وهان حتى إنك تفقد الدروس عند حلول الإجازة ، وهذا الشيء مشاهد ، فمثل هذه الأمور تعين الإنسان على الصبر والتحمل وعدم النكوص على عقبيه وأن يستمر على ما هو عليه ، وقد روي عن عمر بن الخطاب رضي الله قال : « من بورك له في شيء فليلزمه » (١) وهذه كلمة عظيمة . وإلا تجد كل يوم لك رأي ونظر ، فإن هذا يذهب عليك الوقت .

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٢١٤٧) عن أنس مرفوعًا والبيهقي في الشعب (١٢٤١) ، والقضاعي (٣٧٥) بلفظ =

## القاعدة التألئة والستون

# يرشد القرآن إلى أن العبرة بحسن حال الإنسان إيمانه العبرة الصالح

وأن الاستدلال على ذلك بالدعاوي المجردة أو بإعطاء الله للعبد من الدنيا بالرياسات ، كل ذلك من طرق المنحرفين ، والقرآن يكاد أن يكون أكثره تفصيلا لهذه القاعدة ، وقد قال تعالى : ﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِاللَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدُنَا لَهُمْ جَزَاءُ الضَّعْفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾ [سأ: وُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولِيكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضَّعْفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾ [سأ: ٣٧] ، وقال تعالى: ﴿ يَوْمُ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ يَوْمُ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ يَوْمُ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَقَالُ اللَّهُ مِنْ هَذَا الْمَعْنَى فَي عدة آياتَ.

وأما حكاية المعنى الآخر عن المنحرفين، فقال عن اليهود والنصارى: 
﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدُنْكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١١]، ثم ذكر البرهان الذي من أنى به فهو المستحق للجنة، فقال: ﴿ بَلَى مَنْ أَسُلَمَ وَجُهَةُ لِلّٰهِ وَهُو لَمُحْسِنَ فَلَهُ أَجِرُهُ فَهُو المستحق للجنة، فقال: ﴿ بَلَى مَنْ أَسُلَمَ وَجُهَةُ لِلّٰهِ وَهُو لَمُحْسِنَ فَلَهُ أَجَرُهُ فَهُو المُستحق للجنة، فقال: ﴿ بَلَى مَنْ أَسُلَمَ وَجُهَةُ لِلّٰهِ وَهُو لَمُحْسِنَ فَلَهُ أَجَرُهُ وَعَلَ اللّٰهِ وَهُو لَمُحْسِنَ فَلَهُ أَجَرُهُ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة الله وهو المحالية وقال تعالى: ﴿ لَهُ لَهُ وَلَا أَمُولُ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلُ سُوعًا يُحْرَبِهِ ﴾ [البقرة الله وقال اله وقال الله وقال المؤلِّل المؤلِّل المؤلِّل المؤلِّل الله وقال المؤلِّل المؤ

<sup>•</sup> من رزق » ، وأخرجه ابن ماجه (٢١٤٨) عن عائشة بلفظ ( إذا سبب الله لأحدكم رزقا فلا يدعه » . قالم البوصيري في الزوائد : في إسناده مقال . وقال العجلوني في كشف الخفا (٢٢٦/٢) عن رواية البيهقي : ضعفة .

وعرف ابن تيمية في القطوى (١٢٢/١٨) إلى بعض السلف وفي الباب عند أحمد ١٢١٠ ١٠٠ عن الرقيد ابن العوام قال: ١ البلاد بلاد الله والعباد عباد الله فحيثما أصبت خيرًا فأدّم ، قال حده الهيشمي في الجمع (٧٢/٤) : فيه الجناعة لم أغرفهم .

عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزعرف: ٣١]، ونحوها من الآيات التي يستدل بها الكفار على حسن حالهم، بتفوقهم في الأمور الدنيوية، والرياسات، ويذمُّون المؤمنين ويستدلون على بطلان دينهم بنقصهم في هذه الأمور. وهذا من أكبر مواضع الفتن.

العبسرة بالإيم

هذه الأشياء تجمع ثلاثة أمور ؛ الأمر الأول إيمان الإنسان وعمله الصالح ، وهذا هو المقياس للرجل، وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِذَا أَتَاكُمْ مِنْ تَرْضُونَ دَيْنُهُ وَخُلَقُهُ فأنكحوه " . هذا هو المقياس الأول إذا كان مؤمنًا عاملًا بالصالحات ، هذا هو الدليل على كمال حاله وحسن حاله ، الثاني : الدعاوي الجردة يدعيها الإنسان لنفسه وهي بعيدة عن الإيمان بالله واليوم الآخر، فهذه لا تدل على كمال حاله وحسن حاله ؛ لأن كل إنسان يستطيع أن يدعى الكمال ، لكن إذا نظرنا إلى حاله وهو متفرغ الكمال ما نقبل منه ، ومن هذا دعاوي أولياء الشياطين أنهم أولياء الله وأحباء الله مثل أولئك المخرفون الذين يدعون الولاية لأنفسهم بأنهم أولياء ليجذبوا الناس إليهم - فهذه اثنين . والأمر الثالث : إعطاء الله الإنسان المال والرئاسة والجاه والسمعة هل تدل هذه على كماله؟ لا ، قد يكون الأمر بالعكس فقد يعطى الإنسان هذه الأمور ابتلاءً من الله عز وجل وامتحانًا له فيتولى عن الناس ويكون له جاه عندهم ورئاسة وما أشبه هذا ، وهذا لا يدل على حسن حاله حقيقة فهذه الأمور ثلاثة، وميزان هذه الأمور هو الإيمان والعمل الصالح، فكمال الإنسان هو بالإيمان والعمل الصالح فقط أما الرئاسات وما يتعلق بها والدعاوي الباطلة فهذه لا تدل على حسن حاله : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ ماذا يقولون ؟ ﴿ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ لا نقبل منهم هذه الدعوى ، ولهذا ردها الله عليهم ، فقال : ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْـمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٧ ]. أيضًا إِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ يقولون : ﴿ أَنَوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ ﴾ ، فيقدحون في المؤمنين ، فقال اللَّه عز وجل : ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٠٨٤) ، وابن ماجه (١٩٦٧) عن أبي هريرة ، وفيه انقطاع أشار إليه الترمذي ، ونقله عن البخاري . وأخرجه الترمذي (١٠٨٥) من حديث أبي حاتم المزني ، وقال : حسن غريب .

سَابِغَةً ، ولنمثل لهذا أمثلة :

A Street Company

السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]، وعلى هذا فيجب أن ننظر إلى حال الإنسان لا إلى دعواه الباطلة ولا إلى ما أوتي من مال وولد ورئاسة وجاه وما أشه ذلك المان المان

## القاعدة الرابعة والستون من يوسة مسافرة سمه

الأمور العارضة التي لا قرار لها بسبب الزعجات أو الشبهات قد ترد على الحق والأمور اليقينية ، ولكن المناسبة المنا

وهذه قاعدة شريفة جليلة قد وردت في عدة مواضع من القرآن، فقن لم يحكمها حصل له من الغلط في فهم بعض الآيات ما أوجب الخروج عن ظاهر النص، ومن عرف حكمة الله تعالى في ورودها على الحق الصريح لأسباب مزعجة تدفعها أو لشبهة قوية تحدثها ثم بعد هذا إذا رجع إلى اليقين والحق الصريح، وتقابل الحق والباطل، فزهق الباطل وثبت الحق، حصلت العاقبة الحسنة، وزيادة الإيمان واليقين، فكان في ذلك التقدير حكم بالغة، وآياد

فمنها: أن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أكمل الخلق إيمانًا ويقينًا ، وتصديقًا بوعد الله ووعيده ، وهذا أمر يجب على الأمم أن يعتقدوا في الرسل ، من أنهم قد بلغوا ذروته العليا ، وأنهم معصومون من ضده ، ولكن ذَكرَ الله في بعض الآيات أنه قد يعرض من الأمور المزعجة المنافية حسًّا لما علم يقينًا ما يوجب لهؤلاء الكمّل أن يستبطئوا معه النصر ، ويقولون : ﴿ مَتّى نَصْرُ اللهِ ﴾ يوجب لهؤلاء الكمّل أن يستبطئوا معه النصر ، ويقولون : ﴿ مَتّى نَصْرُ اللهِ ﴾ يوجب لهؤلاء الكمّل أن يستبطئوا معه النصر ، ويقولون : ﴿ مَتّى نَصْرُ اللهِ ﴾ يوجب لهؤلاء الكمّل أن يستبطئوا معه النصر ، ويقولون : ﴿ مَتّى نَصْرُ اللّهِ ﴾ وقد يقع في هذه الحالة على القلوب شيء من عوارض اليأس بحسب قوة الواردات وتأثيرها في القلوب ، ثم في أسرع وقت تنجلي هذه المحسب قوة الواردات وتأثيرها في القلوب ، ثم في أسرع وقت تنجلي هذه

الحال، ويصير لنصر الله وصدق موعوده من الوقع والبشارة والآثار العجيبة أمر كبير، لا يحصل بدون هذه الحالة، ولهذا قال: ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْعَسَ الرُسُلُ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾ [يرسن: ١١٠]، فلهذا الوارد الذي لا قرار له، وعندما حقت الحقائق اضمحل وتلاشى لا ينكر ويطلب للآيات تأويلات مخالفة لظاهرها.

ومن هذا ما أشكل على العلماء ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْتَسَ الرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾ ، وفيها قراءة سبعية (وظنوا أنهم قد كُذَّبُوا جاءهم نصرهم) ، فعلى قراءة التشديد (وظنوا أنهم قد كذَّبوا ) النتيجة منها واضحة يعني تيقنوا أنهم قد كذّبوا فأيقنوا التصديق ﴿ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنَجِي مَن نَشَاء ﴾ ، لكن الإشكال (وظنوا أنهم قد كُذِبُوا ) ، هذه ظاهر كلام الشيخ رحمه الله أنهم ورد على قلوبهم أن وعدهم بالنصر ليس صحيحًا ، ولكن يقول الشيخ : إن هذا الوارد يضمحل ويتلاشى ، لكن لقوة الواردات على القلوب ينسون صدق الوعد فيظنون هذا الظن ، هذا ما ذهب إليه شيخنا رحمه الله ، يقول : فقد كذبوا ؛ أي كذبوا بوعد النصر ، ومعنى كذبوا يعني أخبروا بالكذب كما جاء في الحديث : وهذه لو بقيت لكان مطعنًا في الرسل أن يظنوا أن الله وعدهم فكذب ، ولكن شيخنا يقول : إن هذا وارد ، يرد على القلوب ، ولكنه يتلاشى وعدهم فكذب ، ولكن شيخنا يقول : إن هذا وارد ، يرد على القلوب ، ولكنه يتلاشى بسرعة ، وسبب وروده على القلب قوة الواردات التي توجب مثل هذا الظن .

يقول الشيخ رحمه الله: إن هذا أحسن من تأويل الآيات بوجوه بعيدة ، ولكن عندي أنه ليس كما قال شيخنا بهذا ، وأن المعنى قد كُذِبُوا أي كَذَبَهم أقوامهم في قولهم إننا مؤمنون ؛ لأنهم لو صدقوا في قولهم مؤمنون جاءهم النصر فيظن هؤلاء الرسل أنهم قد كذبوا ليس في خبر الله يعني أنه كذبهم حين أخبرهم بالنصر ، ولكن قد كذبوا أي كذبهم أقوامهم بقولهم إننا مؤمنون وأنه تخلف النصر لعدم إيمان قومهم ، وحينئذ لا يوجد إشكال وتبقى الآية على ظاهرها صحيحة بدون إشكال : ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْتَسَ الرُّسُلُ ﴾ يعنى :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٧٥، ٥٠١٠) تعليقًا عن أبي هريرة .

استبعدوا نصر الله وظنوا أنهم قد كُذِيوا من أقوامهم الذين قالوا إنا مؤمنون وإنا معكم وجاءهم نصرنا في ، وهذا المعنى الذي قلته لاشك أنه أحسن مما فهب إليه شيخنا رحمه الله ، والواردات بلا شك ترد على الإنسان ويغفل وينسى عن الحقيقة التي هي الواقع، ولهذا لما كسفت الشمس خرج النبي والمنافقة الساعة ، كما جاء في الحديث (() وكيف يظن أنها الساعة والساعة لها أشراط ولها علامات لا تأتي تتكذا ، لكن المكل الوارد ، الذي ورد على قلبه نسى أن تكون المساعة أشراط تقدمها ، الله المنافقة الوارد ، الذي ورد على قلبه نسى أن تكون المساعة أشراط تقدمها ، المنافقة المنا

ومن هذا الباب بل من صريحه ، قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَوْنَعُلْنَا مِنْ قَبِلِكَ فَيْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

قرله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمْنَى ٱلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيهِ فَيَسْتُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فَي الشَّيْطَانُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِي شَفَاقٍ بَعِيدٍ \* وَلِيعْلَمُ الَّذِينَ فِي قُلْوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شِفَاقٍ بَعِيدٍ \* وَلِيعْلَمُ الَّذِينَ أَمَنُوا إِلَى أَوْتُوا الْمِلْمَ أَنَّهُ الْحَقْ مِنْ رَبُّكَ فَيَوْمِنُوا بِهِ فَتَحْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَهَادِ اللَّهِ بَيْ آمَنُوا إِلَى أَوْتُهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَهَادِ اللَّهِ بِينَ آمَنُوا إِلَى مُواطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ الحج : ٢٥ – ١٥ ] .

هذه الآية تنازع الناس فيها قديًا وحديثًا تنازعًا كبيرًا ، فمنهم من قال : إن الرسول عَلَيْكُ لما قرأ قوله تعالى : ﴿ أَفَرَآيْتُمُ اللَّاتَ وَالْـعُرَّى \* وَمَنَاةَ الثَّالِئَةَ الْأُخْرَى \* أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه : البخاري (١٠٥٩) ، ومسلم (٢٤/٩١٣) عن أبي موسى .

الْأَنْفَى ﴾ [ النجم: ١٩ - ٢١ ] قال - حين قوله: ﴿ وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأَخْرَى ﴾ : تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى ، وسمع المشركون هذا الكلام من الرسول عَلِيَّةٍ وسجدوا مع النبي عَيْلِكُ في آخر السورة ؛ لأن آخر السورة سجد مع النبي عَيْلِكُ المؤمنون والمشركون والجن والإنس " ، ومنهم من أنكر هذا ، وقال : لا يمكن أن الرسول عليه الصلاة والسلام يثني على هذه الأصنام ويقول : تلك الغرانيق العلى ، قال : هذا لا يمكن وأنكروا إنكارًا عظيمًا للآثار الواردة في هذا لمعنى ، ولكن عند التأمل يمكن أن نقول : إن هذا الذي سمع من الرسول عليه الصلاة والسلام ليس هو قول الرسول ، وإنما هو قول الشيطان ألقاه فسمعه الناس فظنوا أنه من قول الرسول فقالوا: أثني على أصنامنا وآلهتنا ، وهو ليس كلام الرسول ، ولهذا قال : ﴿ أَلْقَى الشُّيْطَانُ فِي أَمْنِيِّتِهِ ﴾ ، فجعل هذا من فعل الشيطان ، وحيئذ فلا حاجة إلى أن نبطل هذه الآثار الواردة ، ومنهم من قال : إن التمنى إذا تمنى هو أمنية القلب وليس (فيه صلاح) يعنى أن الرسول لم يتمن ولكن الشيطان يفسد عليه أمنيته ويحول بينه وبينها . وهذا ضعيف ، ومنهم من قال : ﴿ إِذَا تَمْنِي ﴾ أي قرأ ﴿ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ ﴾ باعتبار من سمعوا هذه القراءة فيلقي في قلوب أناس شكًا وشبهة ويلقى في قلوب الآخرين يقينًا وثباتًا ، ﴿ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ \* لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِئْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ \* وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ ﴾ [الحج: ٥٧ -٤٥]، فيكون هنا الإلقاء ما يلقيه الشيطان في قلب السامع من شبهات حول القرآن فينسخ اللَّه ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته، لكن سياق الآيات بدل على أن الذي يلقيه الشيطان في أمنيته قول يُسمع فيظن أنه قرآن ثم بعد ذلك ينسخ الله هذا القول ويبين بطلانه ويحكم اللَّه آياته ويكون هذا القول فتنة للذين في قلوبهم مرض ، وأما الذين أوتوا العلم فإنهم يعلمون أنه ليس بشيء وليس بصواب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٦٢) عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير القرطبي (١٢/٤٥) ، تفسير ابن كثير (٥/٤٤) ، فتح الباري (٤٣٩/٨) .

ومن هذا على أحد قولي المفسويل - قوله تعالى: وفَظَنَّ أَنْ لَنِي الْحَالِقِ الْمُعَلِّولُ مَا وَلَهُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّولُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ وَلَكُنَ إِيمَانَهُ وَيَقَيْلُهُ الْمُعَلِّمُ وَيُعْلِمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

هذا الذي ذكره شيخنا هو الصواب في هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهُمَّ بِهَا ﴾ يوسف ؟ لأنها امرأة مدللة ، امرأة الملك وعليها من الحلي والثياب والجمال والبهاء ما يوجب تعلق النفس بها ، قدعته في موضع لا يطلع عليهما إلا الله ؛ لأنها أغلقت الأبواب ولم يبق معه إلا هذه المرأة ، دعته إلى نفسها وهو شاب ، وفيه ما في الرجال ، فهمت به وهم بها أيضًا " ، لكن منعه أنه رأى برهان ربه ، فرجع إلى نفسه ، ورأى ما معه من اليقين ونور

<sup>(</sup>١) انظر : إعلام الموقعين (٢٠٢، ٣٠٣) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢١ ١٥)، والنسائي في عمل اليوم والليلة (٦٦٨) عن ابن عباس، وصححه ابن حبان (١٤٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه من حديث أبي هريرة : البخاري (١٤٢٣) ، ومسلم (٣١، ٩١/١) .

<sup>(</sup>٤) قال البغوي في تفسيره لهذه الآية (٢٣١/٤) : ﴿ وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْحَقَالَى : الْهُمْ هُمَّالًا : هُمْ ثَابِتَ وَهُو ۗ

الإيمان، فامتع، وهذا لا يضر يوسف، بل لا يزيده إلا مدّا وفضلاً ؛ لأنه إذا كان في هذه الحال الذي وجد السبب وانتفى المانع ثم بعد ذلك تركه لله صار أعظم منزلة وأعلى درجة مما لم يكن له هم بها ؛ لأنه إذا لم يكن هم بها ما يهمه ، لكن إذا هم بها ثم بعد ذلك تركه لله عز وجل صار هذا أعظم، فهذا مدح وثناء ليوسف، وأما من قال : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمّ بِهَا ﴾ أي : بضربها ، فهذا من أفسد الأقوال ؛ لأنه إذا كان ضربها حقًا فإن برهان ربه لا يصرفه عنه ، وإن كان باطلاً ، فمعنى ذلك أنها فعلت ما تستحق الضرب عليه ، فهذا التفسير باطل ، وأن المعنى ما ذهب إليه شيخنا رحمه الله أنه هم حقيقي ، ثم ما هذا البرهان الذي رآه؟ قال بعضهم : أنه رأى أباه يعقوب يعض يديه وأنامله يقول له : لا تفعل ، وهذا أيضًا باطل ؛ لأن الأب لا يسمى برهانًا ، ولكن البرهان ما معه من الإيجان والعلم بالله سبحانه وتعالى والخوف منه ، هذا هو الذي منعه ، والحاصل أن مثل هذه العوارض كما قال شيخنا لا تؤثر على الأمور الثوابت الراسخة ؛ لأنها عوارض تأتي وتزول قد يعرض على القلب ولا سيما قلوب المؤمنين شيء من الشك والجحود والكفر ، ولكن كل هذا يزول مع الإيمان حتى إنه يصور الرجل إذا قام يصلي كأنما يصلي لأبيه أو لأخيه أو لمعلمه أو ما أشبه ذلك ، ولكن كل هذا يزول بالتعوذ بالله من الشيطان الرجيم والابتعاد عنه .

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ [ الأعراف: ٢٠١]، يشمل الطائف الذي يعرض في أصل الإيمان والذي يعرض في إراداته، فإذا مسهم تذكروا ما يجب من يقين الإيمان، ومن واجباته فأبصروا، فرجع الشيطان خاسقًا وهو حسير.

ولعل من هذا قول لوط عليه الصلاة والسلام: ﴿ أَوْ آوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ ، وقول النبي عَلَيْكُ : «رحم اللّه لوطًا ، لقد كان يأوى إلى ركن

إذا كان معه عزم وعقد ورضى مثل هم امرأة العزيز ، والعبد مأخوذ به ، وهم عارض وهو الخطرة وحديث النفس من غير اختيار ولا عزم مثل هم يوسف عليه السلام ، فالعبد غير مأخوذ به ما لم يتكلم أو يعمل . ثم أورد حديث أبي هريرة قال الله عز وجل : ﴿ إِذَا تحدث عبدي بأن يعمل حسنة فأنا أكتبها له حسنة ما لم يعملها ... الحديث ، وهو في الصحيحين : البخاري (١٠٥٧) ومسلم (١٢٨) .

Soul 1800 1 P 14.

شديد » (١): يعني : وهو الله القوي العربز ، لكن غلب على لوط بَيْنِكُ علك الله القوي العربز ، لكن غلب على لوط بين الأسباب العادية ، فقال ما قال ، مع علمه التام بقوة الله العظمة والجلال .

لوط عليه الصلاة والسلام قال: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي ۚ إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ يعنى إلى قوم يمنعونني ويعصمونني ، قال النبي غليه الصلاة والسلام: • رحم الله لوظًا ، أقد كان يأوى إلى ركن شديد ، ، من هو ؟ الله عز وجل ، لكنه في تلك الحالة الحرجة كما قال الشيخ هنا غاب عنه ما سوى الأسباب الحسية ، وهو القرابة والقوم الذين يحمونه ويتعونه .

## القاعدة الخامسة والستهن

# قد ارشد القرآن إلى المنع من الأمر المباح ، إذا كان يفضي إلى محرم أو ترك واجب

هذه القاعدة وردت في القرآن في مواضع متعددة ، وهي من قاعدة: الوسائل لها أحكام المقاصد (٢) .

نظر الآن إذا كان المباح يفضي إلى المحرم كان حرامًا ، وإذا كان يفضي إلى الواجب كان واجبًا ، فتسرى فيه الأحكام الخمسة ، يقول الشيخ رحمه الله : وهذه القاعدة من قاعدة الوسائل لها أحكام المقاصد يعني ما كان وسيلة إلى شيء فله حكم ذلك الشيء ، فالذي يؤدي إلى الواجب يكون واجبًا ، مثاله : الوضوء للصلاة واجب ، فإذا لم يمكن الوضوء إلا بشراء الماء كان شراء الماء واجبًا ، وما كان يؤدي إلى الحرم كان حرامًا ، مثل لو أن شخصًا جاء يطلب منى وعاء للخمر قلنا : البيع عليك حرام ، هناك قاعدة تقول : ما لا

<sup>(</sup>١) مَتْفَقَ عَلَيْهُ : الْبَخَارَيْ ﴿٣٣٤٢ع) ، ومسلمَ (١٥١) عن أبي هَرَيْرة ." ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) انظر القواعد الفقهية (ص٣٦) بتحقيقنا .

يتم الواجب إلا به فهو واجب () ، هل هذه أعم أم قاعدة الوسائل لها أحكام المقاصد؟ الوسائل لها أحكام المقاصد أعم ، وعلى هذا فتكون هي القاعدة المعتبرة أن الوسائل لها أحكام المقاصد .

فمنها قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [ الانعام: ١٠٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ ﴾ [ النور: ٣١]، ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مُرضَّ ﴾ [ الأحزاب: ٣٢]، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ النَّجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ [ الجمعة: ٩]، وقد وردت بعض آيات تدل على هذا الأصل الكبير، فالأمور المباحة هي بحسب ما يتوسل بها إليه، فإن توسل بها إلى فعل واجب أو مسنون كانت مأمورًا بها، وإن توسل بها إلى فعل محرم أو ترك واجب كانت محرمة منهيًا عنها، وإنما الأعمال بالنيات فعل محرم أو ترك واجب كانت محرمة منهيًا عنها، وإنما الأعمال بالنيات الابتدائية والغائية. واللَّه الموفق.

قوله: ﴿ وَلاَ تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسْبُوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ الأصل في سب المسركين أنه مباح، بل قد يجب، فإذا كان يؤدي إلى سب الله سبحانه وتعالى وهو ليس أهلا للسب فسب آلهتهم كان محرمًا، الضرب بالرجل الأصل الإباحة، فإذا كانت امرأة تضرب برجلها ليعلم ما تخفى من زينتها وهو أن تبدي شيئًا من حليها فكيف إذا لبست المرأة حليًا جذابًا في ذراعيها أو في ساقيها وخرجت بذلك للناس فإنه يكون أشد تحريبًا، ولهذا لا يجوز للمرأة أن تلبس الحلي وتبرز ذراعها للناس. ثالثًا: ﴿ يَا أَيّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩]، والأصل في البيع والشراء أنه حلال مباح، فإذا كان يؤدي إلى ترك واجب وهو صلاة الجمعة كان حرامًا.

<sup>(</sup>١) انظر كلام الشيخ ابن عثيمين في شرحه لقواعد السعدي الفقهية ( شرح القاعدة ٢) ، وشرحه لنظم العَمريطي في أصول الفقه ( شرح الأبيات ٦١ - ٦٣) بتحقيقنا .

على كذا، فهو محير.

## القاعدة الشادسة والستون

## من قواعد القرآن أنه يستدل بالأقوال والأفعال على ما ... صدرت عنه من الأخلاق والصفات

وهذه قاعدة جليلة، فإن أكثر الناس يَقْصُرُ نظرُه على تَفْسَ اللَّفِظُ الدَّال على ذلك القول أو الفعل من دون أن يفكر في أصله وقاعدته التي أوجبت حضور ذلك الفعل والقول، والفطن اللبيب ينظر إلى الأمرين ويعرف أن هذا لازم لهذا، أو هذا مازم لهذا. وقد تقلم ما يقارب هذا المعنى الجليل، ولكر لشناءة الحاجة إليه أوردناه على أسلوب آخر، قمن ذلك أن قوله عن عباد الرحمن أَنهم: ﴿ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴾ [الغرقان: ٦٣]، ذلك صادرٌ عن وقارهم وسكينتهم وحشوعهم وعن خلمهم الواسع وخلقهم الكامل وتنزيههم لأنفسهم عن مقابلة الجاهلين، ومثل قوله: ﴿ وَمُحْشِرَ لِسُلَيْمَانَ مُحْتُودُهُ مِنَ الْمِحِنَّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَّعُونَ ﴾ [النما: ١١٧] ، يدل مع ذلك على حسن إدارة المُلْك وكمال السياسة وحسن النظام. كَيْفُ ذَلِكُ؟ قُولُهُ: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَّيْمَانَ جُنُودُةً مِنْ الْنَجِنُ وَالْإِنْسَ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ يعني : "كُلُّ في عمله الخاص ، وهذا لاشك أنه يدل على حسن إدارة الملك ؛ لأننا لو بعلنا الأعمال كلها عند طالفة واحدة أو عند شخص واحد (الأنهالي ) اخطاؤة وعجز عن إدارة الملك ، فإذا وزعت فقال : هذا على المال وهذا على السياسة وهذا على كذا وهذا

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكَا وَلَكُمْ الْمُعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ ﴾ [القصص: ٥٠]، يدل على حسن الحلق ونزاهة النفس عن الأخلاق الرذيلة وعلى سعة عقولهم وقوة حلمهم واحتمالهم ومثل الأخبار عن أهل الجاهلية في تقتيل أولادهم خشية الفقر أو من

الإملاق يدل على شدة هلعهم وسوء ظنهم بربهم وعدم ثقتهم بكفايته، وكذلك قوله عن أعداء رسوله: ﴿ وَقَالُوا إِنْ نَتَبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا ﴾ [القصص: ٥٠]، يدل على سوء ظنهم باللَّه وأن اللَّه لا ينصر دينه ولا يتم كلمته، وأمثلة هذا الأصل كثيرة واضحة لكل صاحب فكرة حسنة.

معناها أن الأقوال والأفعال إذا صدرت من شخص استدل بها على حاله كمالًا أو نقصًا ، فإذا وجدنا هذا الرجل متأنيًا في أموره متدبرًا لما يقول ويفعل ، فدل بذلك على كمال عقله ووفور ذهنه ، وإذا رأينا الأمر بالعكس فدل على سوء عقله وتدبيره ، ومعناها أنهم استدلوا بالآثار على المؤثر ، هذا الخلاصة آثار الشيء استدلوا بها على مؤثرها .

#### \* \* \*

## القاعدة السابعة والستون

## يرشد القرآن إلى الرجوع إلى الأمر المعلوم المحقق، عند ورود الشبهات والتوهمات

وهذه قاعدة جليلة يعبر عنها: أن الموهوم لا يدفع المعلوم، وأن المجهول لا يعارض المتيقن ونحوها من العبارات، وقد نبه الله عليها في مواضع كثيرة.

لا أخبر عن الراسخين في العلم، وأن طريقتهم في المشتبهات: أنهم يقولون: ﴿ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: ٧]، فالأمور المحكمة المعلومة: يتعين أن يرجع إليها الأمور المشتبهة المظنونة، وقال تعالى في زجر المؤمنين عن القدح في إخوانهم المؤمنين: ﴿ لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُوا هَذَا إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ [النور: ١٢]، فأمرهم بالرجوع إلى ما عُلِمَ من إيمان المؤمنين الذي يدفع السيئات، وأن يعتبروا هذا الأصل المعلوم، ولا يعتبروا كلام من تكلم بما يناقضه، ويقدح فيه وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا

لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوَا مُوسَى فَبَرَّأَةُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ [الأحراب: ٢٩]، فوجاهته عند اللَّه تدفع لعبه وتبرئه من كل عيب ونقص قاله فيه من آذاه لأنه لا يكون وجيهًا عند وبه حتى يسلم من جميع المنقصات ويتحلى بجميع الكمالات اللائقة بأمثاله من أولي العزم. فيحذر اللَّه هذه الأمة أن يسلكوا مسلك من آذى موسى مع وجاهته، فيؤذوا أعظم المرسل احاهًا عند اللَّه، وأرافعهم مقامًا ودرجة.

وقال تعالى : ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْجَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ ﴾ [ يوسُّ ؟ ٢٠٠٢ ﴿ وَلِيْرَىٰ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْمُعْلَمُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْمُؤْلِمِينَالِمُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْمُؤْلِمُ اللَّهِ الْمُؤْلِمُ الْعَلْمُ اللَّهِ الْمُؤْلِمُ الْمُلْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ

\* \* \*

## القاعدة الفاطنة والسنون

## . ذكر الأوصاف التقابلات يغني عن التصريح بالمفاضلة إنا كان الفرق معلومًا

 [يرنس: ٥٥]، ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزم: ٩]، وقال قبلها: ﴿ أَمْ مَنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَوْجُو رَحْمَةً رَبِّهِ ﴾ [الزم: ٩٠]، فهذا الموضع ترك القسم الآخر كما ترك التصريح بالمفاضلة، لعلمه من المقام، فقوله: ﴿ أَمْ مَنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ ﴾ إلخ يعني كمن ليس كذلك، والآيات في هذا المعنى كثيرة، وهو من بلاغة القرآن وأسلوبه العجيب، كقوله: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجُهِهِ أَهْدَى أَمْ مَنْ يَمْشِي سُويًّا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [اللك: ٢٢]، ولما ذكر أوصاف الرسول الداعي وما سُويًّا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [اللك: ٢٢]، ولما ذكر أوصاف الرسول الداعي وما ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [سا: ٢٤]، ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ [الغلم: ٥- يمنزل أَوْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله أَوْ اللهُ أَوْلُ اللهُ أَوْ اللهُ أَوْ اللهُ أَوْلُولُ اللهُ أَوْلُولُ اللهُ الله أَولُولُ اللهُ أَولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله أَولُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْمُ اللهُ اللهُ

يعني الشيء المعلوم ليس في حاجة إلى استعمال مجاز ﴿ آللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ، معلوم أن اللّه خير ﴿ أَمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴾ إلخ . وهكذا الشيء المعلوم لو ذكر لكان الكلام المفيد الأول لا فائدة منه : ﴿ أَمْ مَنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ يعني كمن هو غافل لا يقنت لا في الليل ولا في النهار على الوجه الذي ذكره الله عز وجل ، وهكذا أن الشيء المعلوم يغني عنه ذكر ما يقابله مما هو معلوم أنه خير أو شر

## القاعدة التاشعة والستون

## من ترك شيئًا لله عوضه الله خيرًا منه

وهذه القاعدة وردت في القرآن في مواضع كثيرة:

فمنها: ما ذكره الله عن المهاجرين الأولين الذين هجروا أوطانهم وأموالهم وأحبابهم لله، فعوضهم الله الرزق الواسع في الدنيا، والعز والتمكين.

وإبراهيم عَلِيْكُ لما اعتزل قومه وأباه، وما يدعون من دون الله: وهب له إسحاق ويعقوب والذرية الصالحين. وسليمان على لما ألهته الخيل عن ذكر ربه فأتلفها عوضه الله الريح تجري بأمره والشياطين كل بناء وغواص. وأهل الكهف لما اعتزلوا قومهم وما يعبدون من دون الله، وهب لهم من رحمته وهياً لهم أسباب التوفيق والراحة، وجعلهم هداية للضالين، ومريم ابنة عمران التي أحصَنَتُ فَرْجَهَا لله هو فَنَقَحْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً للمُعَالَمِينَ ﴾ الأبياء: ١٩].

ومن ترك ما تهواه نفسه من الشهوات لله تعالى عوضه من محبته وعبادته والإنابة إليه ما يفوق جميع لذات الدنيا.

وهذا شيء مشاهد أن الإنسان إذا ترك محارم الله عز وجل خوفًا من الله سبحانه وتعالى ورغبة فيما عنده من التواب فإنه يجد في قلبه لذة وحلاوة وحبًا للخير ما لا يمكن أن يوصف ، وإذا انغمس الإنسان في شهواته وفي لهوه وغفلته صارت هذه الشهوات واللهو حسرة عليه ، وتجده يكون منقبضًا إذا ترك هذه الشهوات طرفة عين ، إبراهيم عليه الصلاة والسلام لما استسلم لذبح ابنه وهو أحب شيء إليه في الدنيا ، ورثه الله عز وجل الحلكة

### القاعدة السبعون

## القرآن كفيل بمقاومة جميع المفسدين، ولا يعصم من جميع الشرور إلا التمسكُ بأصوله وفروعه

قد تقدم من الأدلة على هذا الأصل الكبير في دعوة القرآن إلى الإصلاح والصلاح، وفي طريقته في محاجة أهل الباطل، وفي سياسته الداخلية والخارجية ما يدل على هذا الأصل، ويعرف الخلق أن العصمة من الشرور كلّها التمسكُ بهذا القرآن وأصوله وعقائده، وأخلاقه، وآدابه وأعماله.

ولكن نزيد هنا بعض التفصيلات، فنقول: أهل الشرور والفساد نوعان ؟ أحدهما: المبطلون في عقائدهم وأديانهم ومذاهبهم الذين يدعون إليها، ففي القرآن من الاحتجاج على هؤلاء وإقامة الحجج والبراهين على فساد أقوالهم شيء كثير لا يأتي مبطل يقول إلا وفي القرآن بيانه بالحق الواضح والبرهان الجلي، ففيه الرد على جميع المبطلين من الدهريين والماديين والمعطلين والمشركين والمتمسكين بالأديان المبدلة أو المنسوخة من اليهود والنصارى والأميين: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلِ إِلَّا جِعْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]، يذكر الله حجج هؤلاء ويرفضها ويُبدي من الأساليب المتنوعة في إفسادها ما هو معروف وتفصيل هذا بالجملة لا يحتمله هذا الموضع.

النوع الثاني: من المقاومين للأديان والدنيا والسياسات والحقوق الشيوعيون الذين انتشر شرهم وتفاقم أمرهم وسرت دعايتهم في طبقات الخلق سريان النار في العشب الهشيم ولم يكن عند الأكثرين ما يرد صولتهم ويقمع شرهم ، وإنما عندهم من الأصول والعقائد والأخلاق والسياسات ما يمكن أمثال هؤلاء الذين هم فساد العباد والبلاد ، ولكن – ولله الحمد – القرآن العظيم والدين القويم قد

تكفل بمقاومة هؤلاء كما تكفل المقاومة أخيرهم وفيه من الأصول والأخلاق والأداب الراقية ما يردهم على أعقابهم منهزمين. فما فيه من العدل ووجوب الحقوق العادلة بين طبقات الناس بحسب أحوالهم وما فيه من إيجاب الزكاة والإلزام بها، ودفع حاجات الفقراء والساكين ووجوب القيام بالمصالح الكلية والجزئية ووجوب الأملاك والحقوق الكاكل هذا أعظم صدق وأحسن حكم للوقاية من شرور هؤلاء المفسدين، وكذلك ما حَضَّ عليه القرآن من الزوم الآداب العالية والأخلاق السامية والأجوة الدينية والرابطة الإسلامية يمنع من تغلل شرورهم التي طريقها الأقوم تحليل الأخلاق وانحلال الآداب وتجلل الروابط النافعة والثورة العامة على الرأسماليين الذين يجمعون ويمنعون، فهؤلاء وإن أبدو من القوة المادية والتسلط على العباد بالقهر والاستعباد والطمع والجشع فإنهم لا ثبوت لهم على مقاومة هذا التيار المزعج المخرب المدمر ما مرعليه ، فيما معهم من سلاح يقاوم سلاحهم، ولا قوة تجابه قوتهم، لكونهم لم يتمسكوا بالقرآن الذي فيه العصمة والقوة المعنوية والصلاح والإصلاح والعدل ودفع الظلم والآداب والأحلاق العالية التي لا تزعزعها عواصف الخراب، بل تقذف بالحق على الباطل فتدمغه فإذا هو زاهق، فإذا جاء هؤلاء المفسدون يالتعطيل المحض والإنكار الصرف أبدى القرآن من الحجج والبراهين على وجود اللَّه وصلاقةً وصدق من جاء به ما تصدع له الجبال وتخضع له فحول الرجال، وإذا تسريب هؤلاء الأشرار لتوسط الأخلاق الرذيلة وانحلال الأداب الجميلة ووجدوا مسلكا في هذا الطريق يعينهم على تنفيذ باطلهم جاءهم هذا القرآن بالحث على الأخلاق العالية والأعمال الصالحة والأداب الجميلة التي لا تدع للشرعلي صاحبه سبيلًا ، وإذا صالوا بالفقر والفقراء ووجوب المساواة واحتجوا على أرياب الأموال بالاحتكار والسيطرة واستعبادهم للعباد واستبدادهم بالأملاك والأموال ولم يجد هؤلاء قوة عليهم وليس بهم طاقة بوجه من الوجوه تصليل هذا القرآن. العظيم بعدله وقسطه وإيجاب الحقوق المتنوعة الدافعة للحاجات كلها بعد قيامها بالضرورات بصدهم ومقاومتهم وإبطال كل ما به يصولون ويجولون ثم إذا برز بصلاحه وإصلاحه العظيم ونظامه الحكيم وهديه القويم وحثه على سلوك الصراط المستقيم ونوره الساطع وحججه القواطع لم يبق في وجهه باطل إلا محقه ولا شر إلا سحقه ولا بقي من قصده الحق والصواب إلا اختاره ، واعتنقه ولا تأمله صاحب عقل إلا صدع له ، فهو الحصن الحصين من جميع الشرور ، وهو القامع لكل من قاومه في كل الأمور .

\* \* \*

## القاعدة الواحدة والسبعون

### في اشتمال كثير من ألفاظ القرآن على جوامع المعاني

اعلم أن ما مضى من القواعد السابقة هي المقصود بوضع هذا الكتاب، وهو بيان الطرق والمسالك والأصول التي يرجع إليها كثير من الآيات، وأنها وإن تنوعت ألفاظها، واختلفت أساليبها، فإنها ترجع إلى أصل واحد، وقاعدة كلية.

وأما نفس ألفاظ القرآن الحكيم فإن كثيرًا منها من الألفاظ الجوامع، وهي من أعظم الأدلة على أنها تنزيل من حكيم حميد، وعلى صدق من أعطي جوامع الكلم، واختصر له الكلام اختصارًا، ولنضرب لهذا النوع أمثلة، ونذكر نموذجًا منه، فمنها:

قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِتَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ [نصلت: ٢٦]، ﴿ لِلَّاذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦]، ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا اللَّهَ الْإِحْسَانُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ الْإِحْسَانُ ﴾ [الراقعة: ١٠]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ

يَأْمُرُ بِالْحَدْلِ وَالْإِحْسَانِ ﴾ [ النحل: ٩٠] الآية ، ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمُ وَالْعُدُوَانِ ﴾ [ المائدة : ٢ ] ، ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَتُحْمِينَاتُهُ حَيَاةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِيَفَّهُمْ أَجْرَهُمْ مِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وَالنَّحَلِّ : ١٩٧]، ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزة : ٧ ، ٨ ] ، ﴿ وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ حَيْرِ تَجِدُوهُ عِبْدَ اللَّهِ هُوَ حَيْوا وَأَعْظَمَ أَجْرًا ﴾ [ المزمل: ٢٠]، ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّايِرُونَ أَجْرَهُمْ يِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحبرات: ١٦٠] ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى يَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨]، ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأُمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا ﴾ [ يونس: ١٤]، ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَا عَمِلَتْ ﴾ [ال عمران: ٣٠] الآية ، ﴿ وَالصَّالَحُ خَيْرٌ ﴾ [النساء: ١٢٨]، ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [ يونس: ٨١]، ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ه ٢٠ ، ﴿ يَوْمُ لَا يَمْلِكُ فَفْتَ لِنَفْسَ شَيْعًا ﴾ [آل عدران : ٣٠] ، ﴿ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ [ الحن : ١٨] ، ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾ [ البقرة : ٢٢] ، ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْحَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣]، ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التعان : ١٦]، ﴿ وَلَا تَنْسَوُا الْفَضْلَ يَتَنَكُّمْ ﴾ [البغرة: ٢٣٧]، ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ ﴾ [ مود: ٨٨]، ﴿ وَيُؤْتِ كُلُّ ذِي فَضْلِ فَضْلَهُ ﴾ [ هود : ٣]، ﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسِ أَشْيَاءَهُمْ ﴾ [ مود : ٨٥] ، ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾ [ مود : ١١٢] ، ﴿ وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [ مود : ١١٥ ]، ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُلْهِبْنَ السَّيُّكَاتِ ﴾ [ مرد: ١١٤] ، ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]، ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الصافات: ٨٠]، ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ [الرعد: ٢١] الآيات، ﴿ وَجَزَاءُ سَيُّكَةٍ سَيِّعَةٌ مِثْلُهَا ﴾ [الشورى: ١٠] ، ﴿ وَإِنْ عَاقَبَتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُمْ بِهِ ﴾ [السل: ١٢٦]، ﴿ فَمَنِ اعْتَدًى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٩٤]، ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ١]، ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِينَ حَتَّى نَبَعِلُ ﴾ [الاسراء: ١٥]، ﴿ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ [الدوة: ٢١]، ﴿ فَمَنْ عَفَا فَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ ﴾ [الأعراف: ٢٥]، ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ ﴾ [الشورى: ٤٠]، ﴿ وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ وَأَسُلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ ﴾ [الكهن: ٢٠]، ﴿ وَخَيْرٌ مَرَدًا ﴾ [مرم: ٢٧]، ﴿ يُريدُ بَرِكُمُ النَّهُ بِكُمُ النَّهُ بِكُمُ النَّهُ بِكُمُ النَّهُ المَّسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ﴿ وَخَيْرٌ مَرَدًا ﴾ [مرم: ٢٧]، ﴿ يُعَلَى عَلَيْكُمْ فِي اللَّهِ بِكُمُ النَّهُ بِكُمُ النَّهُ الْمُشْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ﴿ وَاللَّهُ بِكُمُ النَّهِ الْمَوْقُ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ الذَّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [المح : ٨٧]، ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ اللَّه بِكُمُ النَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَةُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [المدر: ٢]، ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ النَّهُ أَسُونَ حَرَبُ الْحَقِّ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [المدر: ٢]، ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ الْمُؤْمُونِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُ وَمَا لَكُمْ أَنْ الْمُؤَمِّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِينَ يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونِينَ وَالْمُؤَمِنِينَ وَالْمُؤُمُّ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُ وَاللَّهُ الْمُعْمَلُوا لَهُمْ مَا الْمُعْمِلُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا لَهُمْ الْوَالِدِي اللّهِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنَاتِ بِغَيْلُوا لَهُمْ مَا الْحُولُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ الللّهِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنَاتِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنَاتِ الللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَال

فهذه الآيات الكريمات وما أشبهها كل كلمة منها قاعدة ، وأصل كبير ، تحتوي على معان كثيرة .

وقد تقدم في أثناء القواعد منها شيء كثير، وهي متيسرة على حافظ القرآن، المعتني بمعرفة معانيه، ولله الحمد.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وقد يسر الله تعالى علينا مَا مَنَّ بجمعه، فجاء – ولله الحمد – على اختصاره ووجازته ووضوحه كتابًا يسر الناظرين ويعين على فهم كلام رب العالمين، ويبدي لأهل البصائر والعلم من المعاقل والمسالك والطرق والأصول النافعة مالا يجده مجموعًا في محل واحد، ومَخبر الكتاب يغنى عن وصفه.

وأسأله تعالى أن يجعله خالصًا لوجهه الكريم ، مقربًا لديه في جنات النعيم ،

在 1960年1177 . L. . . .

No. 1

tara ta

Com to the same

, some it

Palety of the

But the second

وأن ينفع به مؤلفه وقارئه، والناظر فيه وجميع المسلمين، بمنه وكرمه وجوده وإحسانه وهو خير الراحمين، وصلى الله على محمد وعلى آله وأصحابه الطبيين الطاهرين، وعلى التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

قال ذلك وكتبه جامعه العبد الفقير إلى الله في كل أحواله عبد الرحمن بن ناصر أبو عبد الله السعدي. وقد تم ذلك في ٦ شوال عام ١٣٦٥ هـ. والحمد لله أولًا وآخرًا وظاهرًا وباطنًا.

\* \* \*

# فهرس الموضوعات

| 1        | مقدمه التحقيق                                                                  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٥        | ترجمة الشيخ السعدي                                                             |
|          | ترجمة الشيخ ابن عثيمين                                                         |
| <b>Y</b> | مقدمة المصنف                                                                   |
|          | ١ – كيفية تلقي التفسير                                                         |
| 11       | ٢- العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب                                           |
|          | <ul> <li>٣ ( ال ) الداخلة على الأوصاف وأسماء الأجناس تفيد الاستغراق</li> </ul> |
| ١٧       | ٤ – النكرة في سياق النفي تفيد العموم                                           |
| ١٨       | ٥- المضاف يفيد العموم كاسم الجمع                                               |
| ۲۱       | ٣- تقرير التوحيد ونفي ضده                                                      |
| ۲۳       | ٧- تقرير نبوة محمد عَلِيْكُمْ                                                  |
| ۲٧       | ۸– تقرير المعاد                                                                |
| ۲۹       | ٩- مخاطبة المؤمنين                                                             |
| ٣١       | ١٠- دعوة الكفار                                                                |
| ٣٣       | ١١– دلالة التضمن والمطابقة والالتزام                                           |
| ٣٩       | ١٢ – الآيات التي يُظنّ فيها التعارض                                            |
| ٤٥       | ١٣– طريقة القرآن في المجادلة                                                   |
| ٤٩       | ١٤ - حذف المتعلق المعمول فيه يفيد التعميم                                      |
| ٥٣       | ١٥ - جعل الأسباب للمطالب العالية مبشرات                                        |
| ٥٤       | ١٦- حذف جواب الشرط يدل على التعظيم                                             |
| 00       | ١٧ – إفراد الاسم يدل على العموم المناسب له                                     |
| ۰٧       | ١٨ – إطلاق الهداية والضلال وتقييدهما                                           |
| ٦٠       | ١٩ – دلالة ختم الآيات بالأسماء الحسنى                                          |
| ٦٨       | ٠٠- القرآن كله محكم ومتشابه باعتبار                                            |
| ٧٢       | ٢١- القرآن يجري في إرشاداته مع الزمان والأحوال                                 |
| ٧٤       | ٢٢– مقاصد أمثلة القرآن                                                         |

| ۸۱                         | ۲۳- أنواع إرشادات القرآن                                                                            |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳                         | ٢٤- التوسط والاعتدال                                                                                |
| A**                        | ٢٥ – أمر اللَّه بحفظ حدوده ونهى عن تعديها                                                           |
| ۸۹                         |                                                                                                     |
| <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> | ٧٧- المحترزات في القرآن                                                                             |
| 94                         | ٢٨- ذكر الأوصاف الجامعة للمؤمن                                                                      |
| Y-Y                        | ٢٩ - فوائد يجتنيها العبد من علوم القرآن                                                             |
| V. 0                       | ٣٠- اركان الإيمان بالاسماء الحسني                                                                   |
| ř. 7                       | ٣١- أنواع الربوبية في القرآن                                                                        |
| ۲۰۸                        | ٣٢- الأمر بالشيء نهي عن ضده                                                                         |
| Fr                         | ٣٣- أنواع المرض في القرآن                                                                           |
| 117                        | ٣٤- ترك المنافع يؤدي إلى حرمانها                                                                    |
|                            | ٣٥- تقديم المصالح                                                                                   |
| 117                        | ٣٦- إباحة الاقتصاص من المعتدي                                                                       |
| \\X                        | ٣٧- اعتبار المقاصد في ترتيب الأحكام                                                                 |
| 14                         | ٣٨- جبر المنكسر                                                                                     |
| (4)                        | ٣٩- أحوال السياسة                                                                                   |
| 14                         | ٤٠ - أصول الطب                                                                                      |
| 141                        | ١ ٤ – قصر النظر على الحالة الحاضرة                                                                  |
| 14V                        | ٤٢ – أنواع الحقوق                                                                                   |
| 149                        | ٤٣- التثبت وعدم العجلة                                                                              |
| 181                        | ٤٤ - تذكير الله للنفوس المائلة                                                                      |
| 183                        | ٥٥ – الصلاح والإصلاح                                                                                |
| 187                        | ٤٦ – أوامر اللَّه في كتابه                                                                          |
| 1/89                       | ٤٧ – السياق الخاص يراد به العام                                                                     |
| 16                         | 27 – أوامر الله في كتابه<br>27 – السياق الخاص يراد به العام<br>28 – تعليق علم الله بالأمر بعد وجوده |
| 101                        | ٤٩ - إذا منع اللَّه عن عبد شيئًا فتح له بابًا أنفع وأسهل                                            |
|                            | ٠٥- آبات الرسماء هم التربيعة بالربار الرباري                                                        |

|   | س الموضوعات و المعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
|   | س الموصوعات المعالم ال | <del>')                                    </del> |
| 0 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                   |

|           | ١٥- انواع الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۸       | ٥٢ - وضوح الحق يبطل المعارضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171       | ٥٣- الأجر على قدر المشقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 178       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠٠٠٠٠ ٢٦٧ | ٤ ٥ – نفي الشيء لعدم وجود فائدته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٧٠       | ٥٥- ثواب من أحصر عن العمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| \V\$      | ٥٦٥- تحصيل المصالح على قدر الوسع والطاقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 177       | ٥٧- الاستدلال بخلق السماوات والأرض على التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 179       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177       | 4 Tall 1: 11 - A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | .7 _n . wh tall w                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٨٤       | ٦١- كيفية الانتفاع بالأوقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٨٨       | 7.7 - Il - 5. 1 Vale 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 197       | ٦٣- العبرة بالإيمان والعمل الصالح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 198       | ٢٤ – زوال الأمور العارضة أمام الأمور اليقينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y         | ٦٥- يمنع المباح إذا كان يؤدي إلى ترك الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| . ۲ • ۲   | 77- الاستدلال بالاقوال والافعال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¥.₩       | ٦٧- إرشاد القرآن إلى الأمر المعلوم المحقق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | 7A - ذكر الأوصاف المتقابلات يغني عن التصريح بالمفاضلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Y•7       | ٧٠- تكفل القرآن بمقاومة جميع المفسدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y•Y       | To the state of th |
| Y • 9     | نه المسلمان العام القران على جوامع المعاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y17       | فهرس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |